
1 
 

  220525 

  พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนอะไร?..    

 
แยกแยะอธิบายค าสอนที่ส าคัญของพระพุทธเจ้า 

ด้วยภาษาไทยง่ายๆส าหรับชาวบ้าน 

 

เรียบเรียงโดย     

ดร.อาทร จันทวิมล    นักธรรมตรี 

 

                       



2 
 

                       ชื่อหนังสือ  พระพุทธเจ้าทรงสอนอะไร? 

                       ผู้เรียบเรียง   อาทร  จันทวิมล  ดร.   

                       ISBN    

                       ข้อมลูทางบรรณานุกรมของหอสมุดแห่งชาติ 

1. พระพุทธเจ้า   2.พระธรรม    3. พระไตรปิฎก  

4. ค าสอนของพระพุทธเจ้า   

5. What did the Buddha teach?  

                           พิมพ์ครั้งที่ 1  เดือน กุมภาพันธ์  2565         ราคา  220 บาท 

                           จัดท าโดย  ชื่อ  อาทร จันทวิมล 

                           ทีอ่ยู่  165 สุขมุวิท 4  กทม 10110 

                                   โทรศัพท์ 0866-77-5555   

อีเมล์ artornc@yahoo.com 

                           จัดจ าหน่ายโดย  บริษัทซีเอ็ดยูเคชั่น จ ากัด (มหาชน) 

                                                SE-EDUCATION CO.Ltd 

                                                1858/8/-90  ถนนเทพรัตน์  แขวงบางนาใต้ 

                                                 เขตบางนา  กรุงเทพ 10260 

                                                 โทรศัพท ์0-2826-8222 โทรสาร 0-2826-8356-9 

                                                                http:// www.se-ed.com 

                            ชือ่โรงพิมพ์    โรงพิมพ์อักษรไทย  โทร 0-2430-39996 

                            นายไพสิฐ ปวิณวิวัฒน์   ผูพ้ิมพ์ ผู้โฆษณา  พ.ศ. 2564 

                                                          



3 
 

สารบาญ 

          ค าน า 

บทท่ี 1  พระพุทธเจ้าและพระธรรมค าสั่งสอน 

บทท่ี 2  กาลามสตูร :  วิธีปฏิบัติเมื่อเกดิความสงสัย หรือ อย่าเชื่ออะไรโดยง่าย  

บทท่ี 3  โอวาทปาติโมกข์: หลักปฏิบัติของพทุธศาสนิกชน 

บทท่ี 4  ธมัมจักกัปปวัตตนสตูร : ค าสอนพระพุทธเจ้า เกี่ยวกับอริยสัจ 4 

บทท่ี 5  อิทธิบาท 4 :วิธีท าสิ่งต่างๆใหส้ าเร็จ   

บทท่ี 6  หิริ โอตัปปะ : ความละอายและเกรงกลัวต่อการท าความชั่ว 

บทท่ี 7  อกุศลมูล :รากเหง้าต้นเหตุแห่งความชั่วร้าย 

บทท่ี 8  กุศลมลู  : รากเหง้าต้นเหตุแห่งความดี                 

บทท่ี 9  เมตตสตูร :พรหมวิหาร 4 , คุณธรรมของผู้เป็นใหญ ่

บทท่ี 10  สัปปุรสิสตูร : สัปปุริสธรรม 7 , คุณธรรมของคนดีที่น่านับถือ 

บทท่ี 11  โลกธรรม 8 : ความจริงที่เป็นธรรมดาของมนุษย ์

บทท่ี 12  ไตรลักษณ:์ สิ่งที่เหมอืนกัน 3 อย่างของสังขาร 

บทท่ี 13  มงคลสตูร:มงคล 38 ประการ,วิธที าให้เกิดสิ่งดีๆกับตนเอง 38 วิธ ี

บทท่ี 14  กีสลีสตูร : ขนัติ โสรัจจะ , ความอดทนและสงบเสงี่ยม 

บทท่ี 15  สติสตูร : สต ิสัมปชัญญะ, คุณธรรม เพื่อความไม่ประมาท 

บทท่ี 16  สาราณียธรรม  : หลักการอยู่ร่วมกัน,ลดความขดัแย้งในสงัคม  

บทท่ี 17  นีวรณสตูร : นิวรณ์ 5 , สิ่งที่ท าให้ไม่บรรลุถึงความดี  

บทท่ี 18  สังคหสูตร: สังคหวัตถุ 4,   หลักการครองใจคน 



4 
 

บทท่ี 19  สิงคาลกสูตร1 : ทิศ 6, บุคคลที่ควรบูชา 6 ประเภท      

บทท่ี 20  สิงคาลกสูตร2  : อบายมุข ,ทางเสื่อมของมนุษย์ 

บทท่ี 21  สิงคาลกสูตร 3  : สฺหทมิตร , มิตรแท้, เพื่อนดีที่ควรคบ 

บทท่ี 22  สิงคาลกสูตร 4 : มิตตปฏิรูปก์,  มติรเทียม , เพือ่นที่ไม่ควรคบ 

บทท่ี 23  จุนทสตูร 1: อกุศลกรรมบถ 10 , ตน้เหตุของความชั่วร้าย  

บทท่ี 24  จุนทสตูร 2 : กุศลกรรมบถ 10  , วธิีท าความด ีเพื่อน าสู่ความเจริญ 

บทท่ี 25  พาลบัณฑิตสูตร : ลักษณะคนพาลที่ไม่ควรคบ และบัณฑติที่ควรคบ  

บทท่ี 26  เกสสีูตร  : วิธีฝึกม้าและฝึกคน 

บทท่ี 27  วิสาขาสูตร : ความทุกข์ท่ีเกิดจากความรัก 

บทท่ี 28  เอฬกสูตร: อันตรายจากลาภและชือ่เสียงที่ไม่รู้จักพอ 

บทท่ี 29  ฉัปปาณสตูร   : วิธีควบคุมตนไมใ่หเ้ป็นทาสของความตอ้งการ 

บทท่ี 30  อังคุลมิาลสตูร  : วิธีปราบโจร 

บทท่ี 31  วนโรปาสูตร :  วิธที าบุญโดยไม่เข้าวัดตักบาตร 

บทท่ี 32  พรหมชาลสตูร 1  : วิธีปฏิบัติเมื่อมคีนติเตียนหรือยกย่อง 

บทท่ี 33  ปัตตกัมมสูตร: คหบดีธรรม ,การกระท าที่สมควรของผูม้ีฐานะด ี

บทท่ี 34  กีสาโคตรมีเถริยาปทาน :  เมล็ดผกักับความตาย 

บทท่ี 35  ปาปณิกสูตร :วิธีสร้างความรุ่งเรอืงให้นักธุรกิจ 

บทท่ี 36  สสีปาสตูร :  ค าสอนพระพุทธเจ้าเหมือนใบไม้ในก ามอื  

บทท่ี 37  อภัยราชกุมารสูตร: พระพุทธเจ้าทรงกล่าวและไม่ทรงกลา่วอะไร? 

บทท่ี 38  จูฬมาลุงกโยวาทสูตร : ปัญหาที่พระพุทธเจ้าทรงไมต่อบ 



5 
 

บทท่ี 39  สามัญญผลสูตร :ข้อห้ามต่างๆส าหรับพระภิกษุในพุทธศาสนา 

บทท่ี 40  ทีฆชานุสตูร : ทิฏฐธัมมิกตัถประโยชน์ ธรรมที่เป็นประโยชน์ในปัจจุบัน 

บทท่ี 41  บุญกิริยาวัตถุ 10 : วิธีท าบุญ 10 วิธี 

บทท่ี 42  อนัตตลักขณสูตร : ความไม่เป็นเจ้าของอัตตาตัวตน 

บทท่ี 43  ปัญญาวุฒิธรรม :วุฑฒิธรรม 4 , คุณธรรมที่ท าให้ปัญญาเจริญรุ่งเรือง 

บทท่ี 44  จักกสูตร:จักร4, ธรรมที่น าชีวิตไปสูค่วามเจริญรุ่งเรือง 

บทท่ี 45  อุปกิเลส : สิง่ที่ท าให้ใจเศร้าหมอง 

บทท่ี 46  ปราภวสตูร : ช่องทางแห่งความเสือ่ม 

บทท่ี 47  นาถกรณธรรม : คุณธรรมอันเป็นทีพ่ึ่งปกป้องภัยอันตรายให้ตนเองได้ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

ค าน า 

            เมื่อมีใครถามคนไทยที่นับถือศาสนาพุทธว่า “พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอน
อะไรไว้บ้าง?” มักจะได้ค าตอบต่างๆนานา   บางคนว่า ศีล 5 บางคนว่า อริยสัจ 4  
บางคนว่าโอวาทปาฏิโมกข์ บางคนวา่ พรหมวิหาร 4  ซึ่งในเรื่องนี้ สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตโต) ให้ความเห็นว่า “ถูกทั้งนั้น” ท่านสรุปว่า 
หลักการของพระพุทธศาสนา  คือการสร้างความสุขในชีวิต โดยการดับหรือ
ระงับท่ีต้นเหต ุคือความทุกข์     

            เมื่อไปถามคนรู้จัก ที่ไปวัดและปฏิบัติธรรม ว่าได้รับความรู้เกี่ยวกับ
ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าว่าอย่างไรบ้าง? มักไม่ได้รับค าตอบที่ชัดเจน  เพราะ
ส่วนใหญ่จะเน้นการสวดมนต์สรรเสริญพระรัตนตรัย และน่ังสมาธิ เดินจงกรม  

 เมื่อไปค้นคว้าจากหนังสือ และอินเตอร์เน็ต  ทั้งภาษาไทย อังกฤษ และ
บาลี  ก็พบว่าพระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนมนุษย์ไว้มากมาย มีหลักฐานเป็นพระสูตร
ต่างๆ ในพระไตรปิฎก แต่ส่วนหนึ่งใช้ศัพท์สูง ซับซ้อน ซึ่งแปลมาจากภาษาบาลี  
ที่คนไทยธรรมดาอ่านเข้าใจได้ล าบาก 

            ดังนั้น ข้าพเจ้าจึงพยายามค้นหาข้อมูล เกี่ยวกับค าสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้าในเรื่องต่างๆที่ส าคัญ จาก หนังสือนวโกวาท ของสมเด็จพระมหาสมณเจ้า 
กรมพระยาวชิรญาณวโรรส พจนานุกรมพุทธศาสน์ ของ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ประยุทธ์ ปยุตโต) พระไตรปิฎกส าหรับประชาชนของมหามกุฎราชวิทยาลัย  
หนังสือค าสอนของพระพุทธเจ้า ขององค์การส่งเสริมพระพุทธศาสนา บุคเคียว 
เดนโด เคียวไค ประเทศญี่ปุ่น เอกสาร จากพระราชพัชรมานิต (ชยสาโรภิกขุ)  
อ.เสฐียรพงษ์ วรรณปก  อ.วศิน อินทสระ ตลอดจนความรู้ต่างๆ ในเอกสาร
ภาษาไทยและอังกฤษ น ามาเรียบเรียงเป็นภาษาไทยง่ายๆ ส าหรับบุคคล



7 
 

ธรรมดา  โดยอาจมีภาษาบาลีหรือภาษาอังกฤษประกอบ พร้อมด้วยแหล่งข้อมูล  
เพื่อผู้สนใจจะได้ตรวจทานหรือหาความรู้เพิ่มเติมต่อไป 

            รูปประกอบในเอกสารนี้ ได้มาจากรูปที่มีลักษณะใกล้เคียง จากภาพ
หรือโบราณวัตถุที่หมดลิขสิทธิ์แล้ว และ จากอินเทอรเนตสาธารณะ เช่น 
freepix,    Pexels,  Pixabay , Shutterstock , 123rf , Dreamtimes ที่ให้
ใช้รูปได้โดยไม่สงวนลิขสิทธิ์    

 

                                                                          อาทร  จันทวิมล                                                                            
9 พฤษภาคม 2564 

                             

 

 

 

 

 

 



8 
 

บทที่ 1 

พระพุทธเจ้าและพระธรรมค าสั่งสอน 

          
พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่มีพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงเป็นพระศาสดา  

มีพระธรรม เป็นค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า และมีพระสงฆ์เป็นสาวกที่ปฏิบัติ
ตามค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า มีพระไตรปิฎกเป็นคัมภีร์ต าราศาสนา คล้าย
คัมภีร์ไบเบลิของศาสนาคริสต์ หรือ คัมภีร์อัลกุรอานของศาสนาอิสลาม  

 
Freepix free for personal and commercial purpose 

 พระพุทธเจ้า ทรงด ารงชีวิตอยู่ในประเทศอินเดีย เมื่อประมาณ 2,600 
ปีมาแล้ว ในสมัยนั้น ยังไม่มีประเทศไทย แผ่นดินแหลมทองที่เป็นประเทศไทย 
และพม่าปัจจุบันนั้นเรียกว่าสุวรรณภูมิ ซึ่งมีการติดต่อกับอินเดียทางเรือ ตาม
เรื่องเล่าในมหาชนกชาดก  โดยเมื่อราว พ.ศ. 500 พระโสณะและพระอุตระได้
น าหลักธรรมของพุทธศาสนาจากอินเดีย มาเผยแผ่ในดินแดนสุวรรณภูมิ ซึ่งมี



9 
 

คนพื้นเมืองเช่นพวก ลั๊วะ ละว้า  มอญ กะเหรี่ยง ข่า ขมุ  มลาบริ ซาไก อาศัยอยู่ 
และมี ชุมชน อยู่เป็นกลุ่มๆ เช่นที่บ้านเชียง (อุดรธานี)  บ้านธารปราสาท และ
บ้านโนนวัด (นครราชสีมา)  บ้านเก่า  ดอนตาเพชร (กาญจนบุรี)  บ้านโคก
เจริญ (ลพบุรี) โนนนกทา (ขอนแก่น)  บ้านโคกพลับ (ราชบุรี) เขาสามแก้ว 
(ชุมพร) ควนลูกปัด คลองท่อม (กระบี่) ยะรัง (ปัตตานี)  ต่อมามีการรวมชุมชน
ตั้งเป็นเมืองและอาณาจักร เช่นฟูนัน ทวารวดี ศรีวิชัย  ราว พ.ศ. 1600-1800 
พุทธศาสนาจากลังกาเข้ามาสู่บริเวณภาคใต้ของประเทศไทย แถบจังหวัด
นครศรีธรรมราช  แล้วเผยแผ่ไปท่ีกรุงสุโขทัย และกรุงศรีอยุธยา  

 พระธรรม  หมายถึง ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า เกี่ยวกับความจริง
ของธรรมชาติ  ซึ่งเป็นสิ่งที่มีอยู่แต่ดั้งเดิมแล้ว โดยพระพุทธเจ้าทรงหาความจริง
ที่มีอยู่ในธรรมชาติของต้นเหตุบ่อเกิดที่มา และผลที่ตามมา แล้วน ามาเผยแพร่
สั่งสอนแสดงให้ปรากฏ  โดยพระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงเป็นผู้สร้างเสกสรรบันดาล
เนรมิต หรือบัญญัติอะไร ให้เกิดขึ้นมาจากความไม่มีมาแต่เดิม ในสมัยแรกใช้วิธี
ท่องจ าหรือสวดพร้อมกันสืบต่อกันมา ด้วยปากของพระภิกษุที่เคยได้ฟังค าสอน
จากพระพุทธเจ้าโดยตรง   

 พระไตรปิฎก แปลว่าตะกร้า 3 ใบที่รวบรวมค าสอนของพระพุทธเจ้า  
มีเนื้อหา  3 หมวดใหญ่หรือ 3 คัมภีร์คือ   พระวินัยปิฎก ว่าด้วยวินัยหรือ ศีล 
ซึ่งเป็นกฎเกณฑ์ข้อปฏิบัติของพระภิกษุและภิกษุณี พระสุตันตปิฎก ว่าด้วย  
พระธรรมเทศนา ค าบรรยายธรรมต่างๆของพระพุทธเจ้าและพระสาวก แบ่งออกเป็น 5 
นิกายคือ ทีฆนิกาย  มัชฌิมนิกาย สังยุตตนิกาย  อังคุตรนิกาย และ ขุททกนิกาย 
(เรียกย่อว่า ที ม ส  อ  ขุ) และพระอภิธรรมปิฎก ว่าด้วยหัวข้อธรรมะที่เป็นหลัก
วิชาล้วนๆ ไม่เกี่ยวด้วยบุคคลหรือเหตุการณ์ แบ่งออกเป็น  7 คัมภีร์  คือ                
ธัมมสังคณี วิภังค์ ธาตุกถา  ปุคคลบัญญัติ กถาวัตถุ ยมก และ ปัฏฐาน 



10 
 

 พระไตรปิฎกมีทั้งหมด 45 เล่ม หรือที่เรียกกันว่า 84,000 พระธรรมขันธ์      
เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพาน ได้ 3 เดือน พระสงฆ์กลุ่มหนึ่งถกเถียงกันว่าอะไรคือ
ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าและอะไรไม่ใช่  จึงมีการประชุมสังคายนาทบทวน
พระธรรมวินัยครั้งแรก ที่ถ้ าสัตตบรรณคูหา ใกล้กรุงราชคฤห์ ประเทศอินเดีย    
พ.ศ.433 มีการสังคายนาที่เกาะลังกา และมีการบันทึกพระไตรปิฏก เป็นครั้งแรก
ด้วยอักษรสิงหลของลังกาบนใบลาน   แล้วต่อมาก็มีการแปลและบันทึก
พระไตรปิฎกภาษาบาลี เป็นอักษรสันสกฤต เทวนาครี  โรมัน จีน ขอม พม่า 
และอักษรไทย  และมีการแปลข้อความในพระไตรปิฎกเป็นภาษาอังกฤษด้วย   
พ.ศ.2020 มีการสังคายนาพระไตรปิฎก และจารึกลงใบลานเป็นอักษรล้านนา 
อุปถั มภ์ โดยพระเจ้ าติ โลกราชที่ วั ด โพธาราม เชียง ใหม่  พ .ศ .  2331 
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าฯ รัชกาลที่ 1 ทรงให้สังคายนาพระไตรปิฎก         
ที่กรุงเทพฯ  และจารึกลงใบลานด้วยอักษรขอม พ.ศ. 2431  พระบาทสมเด็จ
พระจุลจอมเกล้าฯรัชกาลที่ 5 ทรงให้จัดพิมพ์ พระไตรปิฎกฉบับสยามรัฐ ภาษา
บาลีอักษรไทย พ.ศ. 2500 มีการจัดพิมพ์พระไตรปิฎกที่แปลเนื้อความ จาก
ภาษาบาลีเป็นภาษาไทยฉบับแรก เรียกว่าพระไตรปิฎกฉบับหลวง จัดท าขึ้น
เนื่องในการฉลอง 25 พุทธศตวรรษ สมัยรัชกาลที่ 9 มีการจัดท าอรรถกถา
อธิบายความในพระไตรปิฎกแต่ละข้อโดยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย และ
พระไตรปิฎกฉบับประชาชน โดยมหามกุฎราชวิทยาลัย  และต่อมาก็มีการน า
พระไตรปิฏก 45 เล่มมาลงใน เวปไซด์ คอมพิวเตอร์ ทั้งฉบับหลวง ฉบับภาษา
บาลีอักษรไทย ฉบับมหาจุฬา  และฉบับภาษาบาลีอักษรโรมัน  ซึ่งผู้สนใจค้นหา
อ่านได้ที่ https://84000.org  โดยสามารถค้นหาพระสูตรหรือพระไตรปิฎก 
จากชื่อเรื่องหรอืจากเลขที่หัวข้อ รวมทั้งค้นอรรถกถาท่ีอธิบายเนื้อความหรือจาก
ข้อความในพระไตรปิฎก  และพจนานุกรมพุทธศาสน ์ได้ด้วย    



11 
 

 
พระไตรปิฏกใบลาน อักษรธรรมล้านนา   

Shutterstock free download 

“การปฏิบัติตามพระธรรมค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า 

จะท าให้เกิดความสุขและความสงบแก่ผู้น าไปปฏิบัติ” 

                  ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่ถือว่าเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา   
คือ “เว้นชั่ว ท าดี ท าใจให้บริสุทธิ์” ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงแสดงโอวาทปาฏิโมกข์ 
ที่เมืองราชคฤห์ เมื่อวันมาฆบูชาครั้งแรก โดยมีค าในภาษาบาลีท่ีว่า 

“สพฺพปาปสฺส อกรณ       กุสลสฺสูปสมฺปทา 

    สจิตฺตปริโยทปน            เอต  พุทฺธาน สาสน ” 



12 
 

 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต)  แปลคัมภีร์ดังกล่าว
เป ็นภาษา ไทยไว ้ว ่า  “การ ไม ่ท าความชั ่วทั ้งปวง  การท าความดีให้
เพียบพร้อม การช าระจิตของตนให้บริส ุทธิ ์ผ ่องใสนี ้  เป็นค าสอนชอง
พระพุทธเจ้าทั้งหลาย”    
 มีค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่ส าคัญหลายอย่าง เช่น อริยสัจ 4 (ที่
ทรงตรัสรู้ คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค)  กาลามสูตร (อย่าเพิ่งเชื่อจนกว่าจะได้
พิจารณาอย่างรอบคอบ)  ไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา คือทุกสิ่งเป็นของ
ไม่เที่ยง มีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ แล้วดับไป) นิวรณ์ (สิ่งปิดกั้นจิตท าให้เกิดความ
ทุกข์ คับแค้น ไม่มีความสุข ) ฯลฯ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

บทที่ 2 

กาลามสตูร 
วิธีปฏิบัติเมื่อเกิดความสงสัย หรือ อย่าเช่ืออะไรโดยง่าย 

(Kalama Sutta: The Buddha's Charter of Free Inquiry) 
 

 กาลามสูตรเป็นค าสอนของพระพุทธเจ้า ว่าไม่ให้เชื่อสิ่งใดๆ ก่อนที่จะ
ใช้สติปัญญาของตนเองพิจารณาว่าเป็นสิ่งดีหรือไม่ดี กาลามสูตรไม่ได้ห้ามไม่ให้เชื่อ 
แต่สอนว่าอย่ารีบเชื่อข่าวลือ  ข่าวทางหนังสือพิมพ์หรือโทรทัศน์ ข่าวที่ส่งต่อมา
ทางอินเทอร์เนต  หรือค าพูดของคนที่น่าจะเชื่อถือได้  ควรไตร่ตรองคิดให้ดี  
ด้วยปัญญาของตนเองเสียก่อน เพราะอาจเป็นเรื่องที่ไม่จริง บิดเบือน หรือมีการ
ตั้งใจหลอกลวง หากพิจารณาเห็นว่าเหมาะสมแล้วจึงค่อยเชื่อ   

 
Clipart Panda Royalty free ClipArt 

          
 
 

 



14 
 

 ครั้งหนึ่ง พระพุทธเจ้าเสด็จไปยังหมู่บ้านเกสะปุตตะ ของชาวกาลามะ 
ในแคว้นโกศล ประเทศอินเดีย  ชาวบ้านทูลว่า “มีพราหมณ์พวกหนึ่งมาบอกให้
เชื่อถือแต่ค าพูดของพราหมณ์พวกนั้นเท่านั้น อย่าไปเชื่อพวกอื่น ชาวบ้านสงสัย
ว่าค าของพราหมณ์พวกนั้น เชื่อได้หรือไม่?” 

พระพุทธเจ้าทรงตอบว่า  “ที่ท่านสงสัยนั้นถูกต้องแล้ว”  และทรงสอน
ต่อไปว่า “ไม่ให้เชื่อสิ่งใด ๆ อย่างงมงาย โดยไม่ใช้ปัญญาพิจารณาให้เห็นจริง 
ถึงคุณโทษ หรือความดีไม่ดี ก่อนที่จะท าหรืองดเว้นการกระท าใดๆต่อไป” คือ 

1.  อย่าปลงใจเชื่อด้วยการฟังตามกันมา  หรือ เพียงมีใครพูดให้ฟัง  
(มา อนุสฺสวเนน , Ma Anussava, Do not go upon what has been 
acquired by repeated hearing) 

2.  อย่าปลงใจเชื่อด้วยการถือสืบต่อกันยาวนาน หรือเป็นของเก่าที่ท า
ต่อกันมาเป็นประเพณีวัฒนธรรมดั้งเดิม  (มา ปรมฺปราย,  Ma Parampara : 
nor upon tradition) 

3.  อย่าปลงใจเชื่อด้วยการฟังค าเล่าลือ  หรือ สิ่งที่คนส่วนใหญ่เชื่อกัน 
หรือ ข่าวที่แพร่หลายทางสื่อมวลชนหรือภาพถ่าย วีดิโอ เพราะอาจถูกตัดต่อ
ดัดแปลง (มา อิติกิราย, Ma Itikira: nor upon rumor) 

4.  อย่าปลงใจเชื่อด้วยการอ้างต ารา   หรือคัมภีร์หรือมีบันทึกไว้ หรือ 
พิมพ์ไว้ในหนังสือหรือพงศาวดาร หรือข้อความ จดหมายลูกโซ่ที่ส่งต่อกันมาทาง
โทรศัพท์มือถือ อินเตอร์เน็ต (มา ปิฏกสมฺปทาเนน , Ma Pitaka-
sampadana: nor upon what is in a scripture) 

5.  อย่าปลงใจเชื่อเพราะนึกเดาเอาเอง  (มา ตกฺกเหตุ, Ma Takka-
hetu: nor upon surmise) 



15 
 

6. อย่าปลงใจเชื่อเพราะคาดคะเน  ประมาณการ  อนุมาน หรือ 
สันนิษฐาน หรือเอาสิ่งต่างๆมาปะติดปะต่อกัน   เพราะอาจคาดผิด หรือลวงตา  
(มา นยเหตุ,  Ma Naya-hetu: nor upon an axiom) 

7. อย่าปลงใจเชื่อตามอาการที่แสดงออก แม้จะเห็นด้วยตา หรือได้ยิน
กับหูของตนเอง  เช่นการหัวเราะ ร้องไห้  กลัว กลัดกลุ้ม กังวลใจ  เพราะอาจมี
การแสร้งท าหรือหลอกลวง (มา อาการปริวิตกฺเกน, Ma Akara-parivitakka: 
nor upon specious reasoning) 

8.  อย่าปลงใจเชื่อเพราะตรงกับความคิดความเห็นของกลุ่มของตน  
เข้ากันได้กับทฤษฎีที่ก าหนดไว้แล้ว หรือความเชื่อแต่กาลก่อน (มา ทิฎฐินิชฺ
ฌานกฺขนฺติยา, Ma Ditthi-nijjhan-akkh-antiya: nor upon a bias 
towards a notion that has been pondered over) 

9.  อย่าปลงใจเชื่อ เพราะเห็นว่าพอเชื่อได้ โดยมองแต่รูปร่างภายนอก  
หรือเพราะผู้บอกเล่าเป็นคนหรือองค์กร ที่น่าเชื่อถือได้  หรือมีหน้าที่เกี่ยวข้อง
โดยตรง  (มา ภพฺพรูปตา ,Ma Bhabba-rupataya: nor upon another's 
seeming ability) 

10. อย่าปลงใจเชื่อเพราะนับถือว่าผู้บอกเล่า เป็นครูหรือเป็นศาสดา
ของตน  (มา สมโณ โน ครูติ, Ma Samano no garu: nor upon the 
consideration, The monk is our teacher) 

หากเมื่อใด ที่ท่านทั้งหลายได้สอบสวนพิจารณาจนรู้ด้วยตนเองว่า          
สิ่งใดเป็นสิ่งไม่ดี เป็นอกุศล หรือมีโทษ ควรถูกต าหนิ ครหาติเตียน สิ่งใดที่ท าแล้ว 
เกิดสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์ น าไปสู่อันตราย ท าให้เกิดทุกข์หรือป่วยไข้ จงงดเว้น 
ไม่ท าสิ่งที่ไม่ดนีั้น   



16 
 

แต่ถ้าได้สอบสวนจนรู้ด้วยตนเองว่า สิ่งใดเป็นความดีสิ่งดี  เป็นกุศล 
ไม่มีโทษ ไม่มีสิ่งชั่วร้าย ปฏิบัติแล้วจะเกิดประโยชน์ ขอให้ท่านทั้งหลาย จงปฏิบัติ 
ส่ิงที่ดีเหล่านั้น 
 

แหล่งข้อมูล:    

พระไตรปิฎก เล่มท่ี ๒๐ พระสุตตันตปิฎก เล่มท่ี ๑๒ อังคุตตรนิกาย เอก-ทุก-ติกนิบาต เกสปุตตสูตร. 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. [ออนไลน์] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

บทที่ 3 
โอวาทปาฏโิมกข ์: หลกัปฏิบตัิของพุทธศาสนิกชน 

 (Ovada Patimokkha, The Principle Instruction of  Buddhism) 

 
GoGRAPH  Royalty free clipart 

             โอวาทปาฏิโมกข์ เป็นค าสอนพระพุทธเจ้าที่ทรงแสดงในคืนวันมาฆะบูชา 
เป็นครั้งแรก คือวันขึ้น 15 ค่ าเดือน 3 เมื่อ 45 ปีก่อนพุทธศักราช หลังจากตรัสรู้
แล้ว 9 เดือน แก่พระอรหันต์ 1250 รูป ที่เวฬุนาราม  ที่กรุงราชคฤห์ แคว้นมคธ 
ประเทศอินเดีย เกี่ยวกับหลักธรรมที่เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา ที่เป็นค าสั่งสอน
ของพระพุทธเจ้าท้ังหลาย 3 ประการ คือ 

            2.1 ไม่ท าความชั่วทุกอย่าง หมายถึง การรักษาศีล ไม่ท าบาป
ทั้งปวง ไม่ประพฤติชั่ว ทั้งทางกาย วาจา และ ใจ ไม่ท าสิ่งที ่ก่อให้เกิด
ความเดือดร้อนเบียดเบียนแก่ตนเองและผู ้อื ่น โดยเว้นจากการปฏิบัติ
ความประพฤติที ่จะน า ไปสู ่ความเสื ่อม ความทุกข ์ ด ้วยความอดทน         
อดกลั้น (สพฺพปาปสฺส อกรณ , Avoid evil ) 



18 
 

          2.2 ท าแต่ความดี  หมายถึง การท าทาน  ท ากุศลให้ถึงพร้อม  
การประพฤติชอบทางกาย วาจา ใจ คือท าความดีทุกอย่าง  ท าสิ ่งที่
ก่อให้เกิดความสุข ความเจริญ แก่ตนเองและผู ้อื ่น (กุสลสฺสูปสมฺปทา 
สจิตฺตปริโยทปน  , Do good) 

          2 .3 ท าใจของตนให้ผ ่องใส   หมายถึง  การ ใช้ปัญญาภาวนา 
อบรมจิตใจของตนเองให้บริสุทธิ์สะอาด ปราศจากเครื่องเศร้าหมอง คือ 
ความโลภ ความโกรธ ความหลง (สจิตฺตปริโยทปน , Purify the mind) 

          

แหล่งข้อมูล: 

พระไตรปิฎก มหาปทานสูตร ทีฆนิกาย มหาวรรค (10/54/48) และ ขุททกนิกาย ธรรมบท
(25/24/27) 

 
 

 

 

 

 

 



19 
 

บทที่ 4 
ธัมมจักกัปปวัตนสูตร 

ค าสอนพระพุทธเจ้า เกี่ยวกับอริยสัจ 4 

(Dhammajak Kapawatana Sutta) 

            ธรรมจักกัปวัตนสูตร เป็นค าสอนครั้งแรกของพระพุทธเจ้า เกี่ยวกับ 
อริยสัจ 4  หรือความจริงอันประเสริฐ 4 ประการของชีวิต  (The four Noble 
Truth , Ariyasat 4) 

 
Dreamstime  free royalty 

อิสิปตนมฤคทายวัน ที่แสดงปฐมเทศนา ปัจจุบันอยู่ที่เมืองสารนาถ ประเทศอินเดีย 
                                                         

            พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมครั้งแรกหรือปฐมเทศนา เกี่ยวกับความ
จริง 4 ประการหรือ อริยสัจ 4 ที่ตรัสรู้ ให้แก่ภิกษุปัญจวัคคีย์ 5 รูป ที่ป่าอิสิปตน
มฤคทายวัน ใกล้กรุงพาราณสี   



20 
 

            อริยสัจ 4 หรือความจริงของชีวิต  4 ประการ คือ 1.การมีอยู่ของทุกข์   
2.สาเหตุแห่งทุกข์ 3.การดับทุกข์ และ 4.หนทางไปสู่ความดับทุกข์ 

           พระพุทธเจ้าทรงศึกษาเรื่องความทุกข์  (สิ่งที่ท าให้ไม่มีความสุข       
ไม่พอใจ เกรงกลัว) อย่างละเอียด เพราะถ้าสามารถขจัดความทุกข์ได้  ชีวิตก็จะ
มีความสุข เหมือนพวกหมอต้องศึกษาเรื่องโรคภัยและเชื้อโรคอย่างละเอียด 
เพราะถ้าก าจัดเชื้อโรคหรือต้นเหตุของโรคได้ ก็อาจจะท าให้ผู้ป่วยหายจากโรค
ร้ายได้ 

            ความจริงของชีวิต 4 ประการ (อริยสัจ 4) ที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบ
และทรงสั่งสอน คือ  

            1.พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “ชีวิตของมนุษย์นั้นมีทั้งความสุขและ
ความทุกข์   ถ้าสามารถขจัดความทุกข์ได้ก็จะมีความสุข” การเกิด แก่ เจ็บ ตาย 
นั้นเป็นความทุกข์ การได้พบคนที่เราเกลียดกลัว เป็นความทุกข์ การพลัดพราก
จากสิ่งที่รักเป็นความทุกข์ และการไม่ได้รับสิ่งที่ต้องการก็เป็นความทุกข์ (ทุกข์, 
Duhkha: Suffering) 

            2.พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “ต้นเหตุของความทุกข์นั้น อยู่ที่ความอยาก
ให้มีหรือไม่มีสิ่งต่างๆ  ความลุ่มหลงอยากได้หรือไม่อยากได้สิ่งต่างๆ  ความ
อยากเป็นหรือไม่อยากเป็นสิ่งต่างๆ  ความชอบหรือไม่ชอบสิ่งต่างๆ  ความรัก
หรือเกลียดชังสิ่งต่างๆ ที่หยั่งรากลึกในสันดานมนุษย์มาแต่ก าเนิด  โดยมีสิ่งเร้า
คือความโลภ ความโกรธ ความหลง” (สมุหทัย -สาเหตุแห่งทุกข์, Samudaya: 
Cause of Suffering)     

            3.พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “วิธีสร้างความสุข  ดับความทุกข์  โดย 
การระงับ หรือ บังคับใจ ให้อยู่เหนือ ความอยากได้ อยากมีอยากเป็น หรือไม่



21 
 

อยากได้ ไม่อยากมีไม่อยากเป็น ทั้งหลายทั้งปวง โดยมีสิ่งช่วยดับทุกข์ คือ ไม่โลภ 
ไม่โกรธไม่หลง”  (นิโรธ- วิธีดับทุกข์, Nirodha : Cessation of Suffering) 

            4.พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “วิธีด าเนินการหรือถนนหนทางที่จะท าให้
เกิดความสุข  ท าให้ความทุกข์หมดไป หรือให้หลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งหลาย
นั้น มี 8 วิธี  หรือ  8 วิถีทาง ” (มรรค8- หนทางแห่งความจริงสู่การดับทุกข์, 
Magga : The way leading to the cession of Suffering) คือ   

                   4.1 มีความเห็นที่เหมาะสม (สัมมาทิฐิ- ความเห็นชอบ) คือ
เข้าใจในสภาวะความจริงของชีวิตและธรรมชาติ เช่นการเกิด แก่ เจ็บ ตาย นั้น
เป็นของธรรมดา  มองเห็นความเป็นไปของสิ่งทั้งหลายตามธรรมดาแห่งเหตุ
ปัจจัย  ไม่บิดเบือนความจริง  เข้าใจแยกเหตุและผลว่าความทุกข์ทั้งหลาย           
มีสาเหตุมาจากใจ คือความอยากได้อยากมีอยากเป็น หรือ ไม่อยากได้ไม่อยากมี
ไม่อยากเป็น ถ้าสามารถก าจัดความต้องการในใจได้ ความทุกข์ก็จะไม่เกิดขึ้น    
(Samma Ditti:Wise view) 

                   4.2 มีความคิดด ารทิี่เหมาะสม (สัมมาสังกัปปะ- ความด าริชอบ) 
คือมีความคิดในทางที่ถูกต้อง โดยควบคุมจิตใจและอารมณ์ ลดความอยากในรูป
รส กลิ่นเสียง ด ารงชีวิตอยู่แบบพอเพียง หลีกเลี่ยงการคิดในสิ่งที่ผิด หลีกเลี่ยง
สิ่งที่จะเป็นเหตุให้เกิดภัยอันตราย เช่นม้าพยศ  สุนัขบ้า งูพิษ ไม่คบคนชั่วเป็นมิตร 
ไม่คิดที่จะไปในสถานที่ที่ไม่สมควร ไม่คิดท ากิจกรรมที่อาจก่อให้เกิดภัยอันตราย 
(Samma Sankappa:Wise Intention )   

                   4.3 มีค าพูดที่เหมาะสม (สัมมาวาจา- เจรจาชอบ) คือพูดเจรจา
ความจริง ไม่กล่าวเท็จ ไม่พูดปด ไม่ตลบตะแลง ไม่พูดพล่อย  ไม่นินทาว่าร้าย  
ไม่พูดส่อเสียดปลิ้นปล้อน  ไม่พูดเพ้อเจ้อ  ไม่พูดโดยไม่ยั้งคิดโดยเฉพาะเมื่อมี
อารมณ์โกรธแค้น พูดให้ถูกกาลเทศะ ถึงแม้จะอยู่ระหว่างประสบภัยอันตราย 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%97%E0%B8%B4%E0%B8%8F%E0%B8%90%E0%B8%B4
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%81%E0%B8%B1%E0%B8%9B%E0%B8%9B%E0%B8%B0
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%88%E0%B8%B2


22 
 

หรืออยู่ในอารมณ์โกรธแค้น ไม่หวั่นไหวกับค าพูดของคนอื่นที่ไม่ถูกใจ หรือการ
แสดงความไม่เป็นมิตร สามารถรักษาความสงบเยือกเย็น อดทน โดยพิจารณา
ด้วยความเมตตาเห็นอกเห็นใจ (Samma Vaca:Wise Speech)   

                   4.4  ท าการประพฤติตนอย่างเหมาะสม (สัมมากัมมันตะ- ท า
การงานชอบ) คือ ไม่ฆ่าสัตว์  ไม่ลักขโมย ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดเท็จ ไม่พูด
ส่อเสียด ไม่พูดเพ้อเจ้อ ไม่เสพของมึนเมา (Samma Kammanta: Wise 
Action)   

                  4.5 หาเลี้ยงชีพด้วยวิธีที่เหมาะสม  (สัมมาอาชีวะ- เลี้ยงชีพ
ชอบ) คือหารายไดเ้ล้ียงชีพในทางสุจริต ไม่คดโกงใคร  ไม่ประกอบอาชีพที่สังคม
รังเกียจเสื่อมเสียหรือผิดกฎหมาย (Samma Ajiva:Wise Livelyhood)   

                  4.6 มีความเพียรพยายามอย่างเหมาะสม (สัมมาวายามะ- 
พยายามชอบ) คือ ท าความดีให้มาก ท าความชั่วให้น้อยอย่างไม่ลดละ ไม่เกียจคร้าน 
ป้องกันสิ่งชั่วร้ายที่ยังไม่เกิดมิให้เกิดขึ้น  แก้ไขละทิ้งสิ่งเลวร้ายที่เคยท ามาแล้ว
ให้ลดลงหรือหมดไป สร้างความดีที่ยังไม่ได้เกิดให้เกิดขึ้น และบ ารุงรักษาความดี
ที่ท ามาแล้วให้ด ารงคงอยู่และเจริญรุ่งเรืองสืบไป (Samma Vayama : Wise 
effort)   

                  4.7 มีจิตใจระลึกที่เหมาะสม (สัมมาสติ- ระลึกชอบ) คือ มีธรรมะ
ในใจ และระมัดระวังปฏิบัติในทางดีตลอดเวลา บังคับใจไม่ให้หลงเพลินไปตาม
ความชั่ว เตือนตนให้ท าแต่ความดี ไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง (Samma Sati : 
Wise Mindfulness) 

                  4.8 มีสมาธิตั้งจิตมั่นที่เหมาะสม (สัมมาสมาธิ – ตั้งใจชอบ) คือ 
มีความตั้งใจมุ่งมั่น และเข้าใจความจริง ไม่ฟุ้งซ่าน เพื่อให้เกิดปัญญาเข้าใจ

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%81%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%95%E0%B8%B0
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B8%B5%E0%B8%A7%E0%B8%B0
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%A2%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%B0
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%95%E0%B8%B4
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%98%E0%B8%B4


23 
 

สภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง ไม่โน้มเอียงไปในทางที่ผิด (Samma 
Samadhi : Wise Concentration) 

                  พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า  เมื่อเข้าใจและปฏิบัติตามอริยสัจ 4 
ประการดังกล่าวแล้ว จะสามารถกิเลสตัณหา ความอยากมีอยากเป็น และความ
ไม่อยากมีไม่อยากเป็นออกจากจิตใจได้  ท าให้บุคคลผู้นั้นไม่มีความโลภ ไม่ฆ่า 
ไม่ขโมย ไม่กระท าผิดประเวณี ไม่หลอกลวง ไม่กล่าววาจาหยาบคาย ไม่ประจบ
สอพลอ ไม่มีความริษยา ไม่โกรธเคือง ตระหนักถึงความไม่เที่ยงแท้ของชีวิต 
และจะไม่หลงทางชีวิตอีกต่อไป      

 
Dreamstime Free Royalty 

                การปฏิบัติตามวิถีทางอันประเสริฐของอริยสัจ 4 เปรียบเสมือนการ
เดินเข้าสู่ห้องมืดโดยถือคบเพลิงเข้าไปด้วย แสงไฟจากคบเพลิงจะช่วยขับไล่
ความมืดให้หมดไป  ท าให้ห้องนั้นสว่างไสว น าไปในทางที่เหมาะสม   

แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๔  พระวินัยปิฎก เล่มที่ ๔  มหาวรรค ภาค ๑ ธัมมจักกัปปวัตนสูตร 
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=04&A=355&Z=445 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=04&A=355&Z=445


24 
 

บทที่ 5 

อิทธิบาท 4  : วิธีท าสิ่งต่างๆให้ส าเร็จ 

(Iddhipada : Pathway to Success) 

 
GoGRAPH  royalty free stock photo 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนถึงวิธีที่จะท าสิ่งต่างๆให้ส าเร็จลุล่วงด้วยดี คือ 
อิทธิบาท   ซึ่งแปลว่า “รากฐานของความส าเร็จ ในการท าสิ่งต่างๆ ให้บรรลุ
เป้าหมาย” คือความพอใจอยากท า (ฉันทะ)  ความพยายาม (วิริยะ) ความเอา
ใจจดจ่อ (จิตตะ) และความไตร่ตรอง (วิมังสา)       

             1.ความอยากท า  (ฉันทะ) คือ ความพอใจใฝ่ใจรักใคร่ในสิ่งนั้น  
ความต้องการ ความปรารถนา ความตั้งใจมั่นที่จะท าในสิ่งนั้นอยู่ เสมอ
(Chanda : Love of work, Concentration on Intention, to be keen 
to do something and do it for the love of it )    

             2.   ความพยายาม (วิริยะ) คือความ อดทนพากเพียร ขยัน ในการ
ท าสิ่งนั้นด้วยความเข้มแข็ง อดทน ไม่เกียจคร้าน (Viriya :Tenacity, 
Concentration on Effort, patience and perseverance, not 
abandoning it of becoming discouraged) 



25 
 

               3. ความเอาใจจดจ่อ (จิตตะ) คือ ความเอาใจใส่  ใช้ความคิด
พิจารณา  ตั้งใจมั่นดูแล  ฝักใฝ่ไม่ทอดทิ้ง ไม่ละเลย  ไม่ย่อหย่อน (Citta : 
Dedication, Concentration on Consciousness , committing oneself 
to the task ) 

               4. ความไตร่ตรอง (วิมังสา) คือ การใช้ปัญญาพิจารณาสอบสวน 
ไตร่ตรอง ใคร่ครวญ ทดลอง ปรับแก้  ให้รู้ชัดว่าเป็นทางที่ถูกต้องมิใช่ทาง           
ที่ผิดพลาด ใช้ปัญญาสอดส่องในเหตุผลแห่งความส าเร็จ (Vimamsa : 
Circumspection, Concentration on Investigation, using wise 
investigation, to diligently apply wise reflection to examine 
cause and effect within what one is doing and to reflect on.)   

 

แหล่งข้อมูล 

พระไตรปิฎก เล่มที่ ๓๕  พระอภิธรรมปิฎก เล่มที่ ๒ วิภังคปกรณ์ 

http://www.84000.org/tipitaka/pitaka3/v.php?B=35&A=6810&Z=6948 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

บทที่ 6 

หิริ โอตัปปะ : ความละอายและเกรงกลัวการท าความชั่ว   

(Hiri-Ottappa : Shame and Fear of Doing Evil) 

 

 
Clipart Panda , Free Clipart Image 

                  

            พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า   “หิริ คือความละอายใจต่อการท าความชั่ว 
(Hiri: shame of unwholesome actions)  โอตัปปะ คือ ความเกรงกลัวต่อ
ผลของการท าความชั่ว (Ottappa:fear of unwholesome actions)” 

             พระพุทธเจ้าทรงเปรียบเทียบว่า “ต้นไม้ที่กิ่งและใบตายแล้วนั้น 
สะเก็ด เปลือก กระพี้หรือแก่นของต้นไม้นั้นย่อมไม่สมบูรณ์  เปรียบได้กับภิกษุที่ 
ไม่มีความละอายต่อการท าบาป (ไม่มีหิริ) และไม่เกรงกลัวต่อผลที่จะได้รับจาก
การท าบาป (ไม่มี โอตตัปปะ) ท าให้ไม่สามารถเป็นพระภิกษุที่สมบูรณ์ได้   



27 
 

             ส่วนต้นไม้ที่กิ่งและใบยังไม่ตายนั้น สะเก็ด เปลือก หรือแก่นของ
ต้นไม้นั้นย่อมสมบูรณ์  เปรียบได้กับภิกษุที่ มีความละอายต่อการท าบาป (มีหิริ) 
และเกรงกลัวต่อผลที่จะได้รับจากการท าบาป ก็สามารถจะเป็นพระภิกษุที่
สมบูรณ์ได”้   

              หิริ โอตตัปปะ เป็นคุณธรรมที่ช่วยให้คนท าสิ่งที่ถูกต้อง และท าให้
สังคมมีความสงบสุข เพราะบุคคลที่ไม่ละอายแก่ใจต่อการกระท าผิด ไม่เกรงกลัว
ต่อผล ของการกระท าความผิดนั้น จะสามารถคิดชั่ว พูดชั่วและท าชั่ว ท าสิ่ง
เลวร้ายได้ทุกเวลา บางคนหาช่องหลีกเลี่ยงกฎหมาย ท าการทุจริต ประพฤติ        
มิชอบ เพื่อหารายได้หรือต าแหน่ง อ านาจ ให้ตนเองและพวกพ้อง  โดยไม่
ค านึงถึงความเดือดร้อนของผู้อื่น สร้างความเสียหายให้แก่สังคมเป็นอันมาก      
ดังนั้น สังคมจึงต้องการคนที่มีหิริ โอตตัปปะ ไว้ปกป้องคุ้มครอง โดยอาจเรียกได้ว่า 
เป็นธรรมโลกบาล หรือ ธรรมะที่คุ้มครองโลก 
 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎกเล่มที่ ๒๓ พระสุตตันตปิฎกเลม่ที่ ๑๕ [ฉบับมหาจุฬาฯ]  อังคุตตรนิกาย สัตตก-
อัฏฐก-นวกนิบาต 
http://www.84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=23&siri=62 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=23&siri=62


28 
 

บทที่ 7 

อกุศลมูล : รากเหง้าต้นเหตุแห่งความชั่วร้าย 

(Akusala Mula : Roots of bad actions) 

             พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “รากเหง้าต้นตอของความชั่วร้ายทั้งหลาย 
(อกุศลมูล) เกิดจากเหตุแห่งทุกข์ หรือ กิเลส 3 ประการคือคือ ความโลภ (โลภะ 
greedy) ความโกรธ(โทสะ hatred) และความหลง (โมหะdelusion)  ที่ท าให้
จิตใจเศร้าหมอง” โดยทรงเปรียบเทียบว่า “คนที่มีความโลภ โกรธ หลง นั้น
เหมือนกับดอกไผ่หรือเมล็ดไผ่ที่ฆ่าท าลายต้นไผ่ที่เป็นต้นแม่พันธุ์ ซึ่งเป็นการ
กระท าที่ไม่ฉลาด ไม่เป็นมงคล เป็นบาป” 

            1.ความโลภ  (โลภะ)คือความอยากได้ อยากมี อยากเป็น ในสิ่งที่พบ
เห็นสิ่งที่ถูกใจ หรือมุ่งหวัง อย่างไม่รู้จักพอ ในทางที่ผิด ความโลภของคนเรานั้น
มักไม่สามารถท าให้ถึงจุดอิ่มตัวได้  และเมื่อไม่ได้ดังใจก็จะก่อให้เกิดความทุกข์
ใจอย่างสาหัส บางครั้งท าให้เสียสติ  ลักขโมย ฉ้อฉล หลอกลวง หรือต้องต่อสู้
กัน จนเกิดสงคราม ฆ่าฟันเอาชีวิตกัน เพื่อแย่งเอาสิ่งที่ต้องการมาให้ได้ (โลภะ 
Greedy) 
  

 
GoGRAPH  Royalty free Clipart 

 



29 
 

             2.ความโกรธ (โทสะ) คือ ความขุ่นเคืองใจ ไม่สบอารมณ์ หรือไม่
พอใจอย่างรุนแรง มีความคิดอาฆาตประทุษร้าย  ไม่พอใจในสิ่งต่างๆที่พบเห็น 
หรือผู้ที่น าความไม่พอใจมาสู่ตนเองหรือพวกพ้อง(โทสะ hate, aversion) 

 
GoGRAPH Royalty free clipart 

            3.ความหลง (โมหะ)  คือ การ เข้าใจหลงผิด ส าคัญผิด โง่เขลา 
หมกมุ่น มัวเมา คลั่งไคล้ เคลิบเคลิ้ม  ไม่รู้ความจริง  ไม่พิจารณาโดยรอบคอบ   
หรือขาดวิจารณญาณตัดสินว่าอะไรผิด อะไรถูก  สิ่งใดที่ควรท าหรือไม่ควรท า   
หลงเชื่อ หรือมีความคิดในสิ่งที่ไม่ถูกต้อง บางครั้งเป็นสาเหตุให้เกิดอารมณ์รัก 
โลภ โกรธ  ริษยา  เข้าใจผิด หลอกลวง เย่อหยิ่ง  เห็นแก่ตัว  ไม่สามารถ
พิจารณาแยกเหตุผลดีหรือชั่วให้ถูกต้องได้ โดยอาจได้รับการสั่งสอนอบรมมา
ในทางที่ไม่ถูกต้อง จนเกิดความผูกพันด าเนินชีวิตไปในทางที่ผิด ซึ่งบางครั้ง
ใฝ่หาแม้กระทั่งความตายของตนเอง เช่นพวกเสพสารเสพติดเป็นต้น  ความ
เลวร้ายของความหลงนั้นใหญ่หลวงนักและยากที่จะก าจัดให้สูญสิ้นไปได้  ความ
โง่เขลาเป็นพิษร้ายที่สุดส าหรับมนุษย์ที่ยากจะหาอะไรมาเปรียบได้ (โมหะ 
Delusion) 



30 
 

             คนส่วนมากหลงในความสุขสบายโดยลืมนึกถึงผลร้ายที่จะตามมา 
เหมืองกวางติดบ่วงที่นายพรานล่อไว้     

 
iCLIPART.com royalty–free illustrations 

            การท าความชั่วร้าย หรือ อกุศล นั้นกระท าโดย การฆ่าหรือทรมาน
สัตว์สิ่งมีชีวิต การถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขามิได้ให้ การประพฤติผิดในกาม  
การกล่าวเท็จ การกล่าวค าหยาบ การพูดเพ้อเจ้อ การเพ่งเล็งอยากได้ของผู้อื่น  
การคิดร้ายผู้อื่น และ ความเห็นผิด 

            ความโลภ โกรธ หลง ที่เปน็รากเหง้าของความชั่วร้าย ท าให้จิตเศร้าหมอง  
ท าให้เกิดผลเสียต่อมาคือ  ความถือตัว (มานะ conceit) ความเห็นผิด (ทิฏฐิ 
wrong view)  ความลังเลสงสัย  เคลือบแคลง (วิจิกิจฉา doubt; uncertainty)  
ความหดหู่ ท้อแท้ ถดถอย(ถีนะ sloth )  ความฟุ้งซ่าน (อุธัจจะ restlessness)   
ความไม่ละอายต่อความชั่ว(อหิริกะ shamelessness) ความไม่เกรงกลัวต่อ
ความชั่ว  ไม่เกรงกลัวการประกอบอกุศล หรือการท าบาปกรรมทั้งหลาย
(อโนตตัปปะ lack of moral dread)   



31 
 

            ความโลภ โกรธ หลง  ท าให้เป็นคนโกหก หลอกลวง ตลบตะแลง            
ใช้วาจาด่าทอหยาบคาย ซึ่งจะน าไปสู่การก่ออาชญากรรม ลักขโมย และ 
ประพฤติผิดในกาม สามารถท าความชั่วได้โดยไม่ละอายต่อบาป   

              ความโลภ โกรธ หลง  นั้นเหมือนพระเพลิงผลาญโลก ไฟแห่งความ
โลภ เผาใจให้คนมีความละโมบอยากได้มากยิ่งขึ้น  ไฟแห่งความโกรธ เผาใจผู้ที่
ขาดความยั้งคิด ไม่รู้จักระงับอารมณ์โกรธ ไฟแห่งความหลง เผาใจคนที่ขาด
วิจารณญาณ ไม่ใส่ใจฟังค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า      

            ดังนั้นคนเราจึงต้องดับไฟความโลภ โกรธ หลง ด้วยการพิจารณาว่า
อะไรคือสิ่งที่จะก่อให้เกิดความพอใจที่แท้จริง รู้จักระงับสติเมื่อเผชิญกับสิ่งไม่สบ
อารมณ์ด้วยการแผ่เมตตา และคิดชอบด้วยการร าลึกถึงค าสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้า   

            คนเรานั้นมักท าตามใจของตน ถ้าใจคิดอยากได้โน่นได้นี่ ก็จะเกิด
ความโลภมากขึ้น ถ้าใจเกิดอารมณ์โกรธ  ความโกรธก็จะทวีเพิ่มมากขึ้น ถ้าใจ
คิดอาฆาตแค้น ความอาฆาตก็จะทวีมากขึ้น  

            เมื่อคนเราเห็นว่าอะไรไม่ดีที่จะเป็นเหตุให้เกิดความทุกข์ เช่นความ
โลภ โกรธ หลง ก็ต้องก าจัดให้หมดไปจากจิตใจ ด้วยความเมตตากรุณา  

 

พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๕  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๑๗ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ-ธรรมบท-อุทาน-อิ
ติวุตตกะ-สุตตนิบาต 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=25&A=5403&Z=5417,   D.III.275; It.45.
ที.ปา. 11/393/291; ขุ.อิติ. 25/228/264. 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=25&A=5403&Z=5417
http://www.84000.org/tipitaka/read/?11/393/291
http://www.84000.org/tipitaka/read/?25/228/264


32 
 

บทที่ 8 

กุศลมูล : รากเหง้าต้นเหตุแห่งความดี 

(Kusala Mula; Roots of good actions) 

 
Freepik.com royalty free clipart 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า การท าความดีนั้นมีรากเหง้า ต้นตอ มาจาก 
ความไม่โลภ(อโลภะ) ความไม่โกรธ(อโทสะ) และความไม่หลง(อโมหะ)   

            1. ความไม่โลภ (อโลภะ) คือความคิดไม่อยากได้ของผู้อื่น มีความ
พอใจในสิ่งที่มีอยู่ คิดเผื่อแผ่ บริจาค ช่วยเหลือผู้อื่น คิดบริจาคให้ทาน  เสียสละ   
(generosity, greedlessness)    

            2. ความไม่โกรธ  (อโทสะ) คือความเมตตา (อยากให้ผู้อื่นมีความสุข) 
มีความกรุณา (สงสารอยากให้ผู้อื่นพ้นทุกข์) ไม่ปองร้ายประทุษร้าย ไม่ท าร้าย
ผู้อื่น ไม่พยาบาทเคียดแค้น ไม่เบียดเบียนผู้อื่น (love , hatelessness)   

            3. ความไม่หลง (อโมหะ) คือมีสติปัญญา ไตร่ตรองด้วยเหตุผล  ไม่มัวเมา 
ไม่คลั่งไคล้งมงาย  ไม่เคลิบเคลิ้ม ไม่ประมาทลืมตัว (non delusion)   



33 
 

             คนชั่ว คือคนที่ไม่รู้จักว่าอะไรดี อะไรชั่ว  คนชั่วไม่รู้จักบาปกรรม        
จึงกระท าความชั่ว  ไม่พอใจและไม่ส านึกบุญคุณ เมื่อมีคนมาชี้หรือแนะน าไม่ให้
ท าความชั่วร้ายนั้น 
             คนดี คือคนที่รู้จักแยกความดีและความชั่ว  รู้ว่าอะไรดี อะไรไม่ดี  
เมื่อรู้ว่าอะไรไม่ดีก็หลีกเลี่ยงไม่ท า รู้จักขอบคุณและตอบแทนบุญคุณผู้ที่มา
ตักเตือนเม่ือท าผิด 
             วิธีที่จะท าตนให้เป็นคนดีได้นั้น จะต้องศึกษาหาความรู้ รับฟังผู้อื่น  
หมั่นตรึกตรองพิจารณา เชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ รู้จักสิ่งดีสิ่งชั่ว รอบรู้ทั้งในสิ่งที่เป็น
ประโยชน์ และไม่เป็นประโยชน์  
 
พระไตรปิฎกเล่มที่ ๑๑  พระสุตตันตปิฎกเลม่ที่ ๓ ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค  D.III.275.ที.
ปา. 11/394/292.    http://www.84000.org/tipitaka/read/?11/394/292 

 
Stocklib free royalty 

 

 

 

 

http://84000.org/tipitaka/read/?11/394/292
http://www.84000.org/tipitaka/read/?11/394/292


34 
 

บทท่ี  9 

เมตตสตูร ,พรหมวิหาร: คุณธรรมของผู้เป็นใหญ่ 

(Metta Sutta, Pramavihara: Good Will, Loving Kindness) 

 
Pixabay.com Royalty free Clipart 

           วันหนึ่ง พระพุทธเจ้าประทับอยู่ที่หมู่บ้านของชาวโกลิยะ ในแคว้นโกสี 
ทรงสอนว่า การเป็นผู้น า หรือผู้ปกครองคนนั้นจะต้องมี พรหมวิหาร 4 คือ 
เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา 

           1. ปรารถนาจะให้ผู้อื่นมีความสุข (เมตตา) คือ  มีความสงสาร  เกื้อกูล
ผู้อื่น เอาใจเขามาใส่ใจเรา  การฝึกจิตใจให้ยึดมั่นในความเมตตา จะขจัดความ
โลภออกไปจากจิตใจ  (metta : loving kindness ) 

           2.ปรารถนาจะให้ผู้ อื่นพ้นทุกข์  (กรุณา) คือ การให้   เอื้อ เฟื้อ          
ปลดเปลื้องความทุกข์ผู้อื่น  การฝึกจิตใจให้ยึดมั่นในความกรุณา จะดับความ
โกรธให้สูญสิ้น (karuna: compassion) 

https://en.wikipedia.org/wiki/Karu%E1%B9%87%C4%81


35 
 

           3. ยินดีเมื่อเห็นผู้อื่นมีความสุข (มุทิตา) คือ  ยินดีในสิ่งที่ผู้อื่นมี ยินดีใน
ความส าเร็จของผู้อื่น ไม่อิจฉาริษยา ไม่หมั่นไส้ ไม่นินทา ยอมรับแม้แต่ค าติฉิน
นินทาว่าร้าย (mudita : sympatic joy, appreciative gladness )    

            4. วางเฉยเมื่อไม่มีสิ่งที่ควรท า (อุเบกขา) คือ ยึดมั่นในความเป็นกลาง  
และปล่อยวาง  หากใครมาพูดอะไรท าอะไรที่กระทบใจ ก็ท าเฉยๆไว้  ไม่ดีใจ          
ไม่เสียใจ  ไม่ล าเอียงเลือกที่รักมักที่ชังว่าใครเป็นมิตรหรือเป็นศัตรู  (upekkha 
:equanimity, seeing things as they are with a mind that is even, 
steady, firm and fair like a pair of scale) 

             การฝึกจิตใจให้มีความเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา จะช่วยก าจัด
ความโลภ โกรธ หลง ความทุกข์ ความเกลียดชังให้หมดไปจากจิตใจ แต่การ
กระท าดังกล่าวนั้นยากยิ่งนัก 

 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๙  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๑๑ สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค 
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=19&A=3328&Z=3470 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Upekkha


36 
 

บทที่ 10 

สัปปุริสสูตร , สัปปุริสธรรม7 

คุณธรรมของคนดีที่น่านับถือ 

(Sappurisadhama :  Qualities of a good man; virtues of a gentleman ) 

 
AIHR Academy 

            วันหนึ่ง พระพุทธเจ้าประทับที่พระวิหารเชตวัน นครสาวัตถี ทรงสอน
เรื่องคุณธรรมของคนดีที่น่านับถือ ด้วยสัปปุริสธรรม คือ ธรรมของสัตบุรุษ หรือ
คุณสมบัติของคนดี       

            คนที่น่านับถือ น่าบูชาสรรเสริญ นั้น เป็นเพราะปฏิบัติตนในสิ่งที่ชอบ
ด้วยกาย วาจา ใจ  ไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง ให้ความช่วยเหลือ แนะน า           
ชี้ช่องทางการปฏิบัติเพื่อดับทุกข์หรือขจัดปัญหาของชีวิตให้แก่บุคคลอื่นได้       
โดยเป็นผู้มีคุณธรรม คือ สัปปุริสธรรม 7 ซึ่งประกอบด้วย  

             1. ความเป็นผู้รู้จักเหตุ รู้จักธรรม  (ธัมมัญญุตา ) คือเรียนรู้สิ่งต่างๆ 
จนเข้าใจ รู้ความจริง รู้กฎแห่งธรรมดา รู้หลักเกณฑ์แห่งเหตุผล รู้หลักการที่จะ



37 
 

ท าให้เกิดผล  รู้ว่าจะต้องกระท าอะไร อย่างไร จึงจะเกิดผลตามความต้องการได้   
สามารถสรุป หรือเห็นภาพรวมส าคัญได้ (Dharmannutta: knowing the 
law; knowing the cause.) 

            2. ความเป็นผู้รู้จักผล (อัตถัญญุตา)  คือการรู้จุดมุ่งหมาย รู้
เป้าประสงค์  รู้ประโยชน์หรือโทษที่จะเกิดติดตามมา  (Atthannuta: knowing 
the meaning; knowing the purpose; knowing the consequence.) 

            3. ความเป็นผู้รู้จักตน (อัตตัญญุตา) คือ รู้จักประเมินตนเองว่ามี 
ฐานะ ภาวะ ความรู้ ความสามารถ ความถนัด และทุนอะไรอยู่เท่าใด  เพื่อจะได้
น าสิ่งที่มีอยู่ไปใช้อย่างเหมาะสม มีประสิทธิภาพ ไม่ใช้เกินก าลังความสามารถ
ของตน (Attannuta: knowing oneself.) 

             4. ความเป็นผู้รู้จักประมาณ (มัตตัญญุตา) คือรู้จักด าเนินชีวิตให้
เหมาะสมพอเพียง  พอดี เหมาะสมกับฐานะ และสมรรถภาพของตน ไม่ท างาน
เกินก าลัง ไม่ใช้จ่ายเกินเงินที่หามาได้ ไม่ใช้อ านาจเกินขอบเขต  (Mattannuta: 
moderation; knowing how to be temperate; sense of proportion) 

            5. ความเป็นผู้รู้จักกาลเวลา (กาลัญญุตา)  คือรู้ช่วงเวลาที่เหมาะสม
ในการกระท าสิ่งต่างๆ   รู้ว่าควรจะท าอะไรหรือไม่ท าอะไรในเวลาไหน ท าให้
ตรงเวลา ทันเวลา เหมาะกับเวลา และ ฤดูกาล  เช่น ปลูกต้นไม้ในฤดูฝน ใส่เสื้อ
กันหนาวในฤดูหนาว (Kalannuta: knowing the proper time; knowing 
how to choose and keep time.) 

            6. ความเป็นผู้รู้จักสังคม (ปริสัญญุตา) คือรู้จักว่าในชุมชนและ สังคม
นั้นๆมีประเพณีหรือกฎระเบียบอะไร แล้วปฏิบัติตาม  ไม่ท าสิ่งต้องห้ามหรือเป็น



38 
 

ที่รังเกียจ เช่น ไม่ปีนขึ้นไปขี่คอพระพุทธรูปเพื่อถ่ายรูป (Parisannuta: 
knowing the assembly; knowing the society.) 

             7. ความเป็นผู้รู้จักเลือกคบคน (บุคคลโรปรัชญญุตา) คือการเลือกคบ
คนดี ไม่คบคนชั่วเป็นมิตร รู้ว่าควรพูดควรท าอะไร หรือ ไม่ควรพูดอะไร กับคน
แต่ละคนซึ่งอาจแตกต่างกัน เช่น ควรใช้วิธี ต าหนิ ยกย่อง หรือ สั่งสอนใคร
อย่างไร  อาจต้องตีตนออกห่างคนบางคน เพราะอาจน าความเสื่อมเสียหรือ
ความเดือดร้อนมาให้ (Puggalannuta: knowing the individual; knowing 
the different individuals.) 

 

แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ 23  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ 15 อังคุตตรนิกาย สัตตก-อัฏฐก-นวกนิบาต 
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=23&A=2385&Z=2459 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 
 

บทที่ 11 

โลกธรรม 8: ความจริงท่ีเป็นธรรมดาของมนุษย์ 

(Lokapala-dhamma  : The 8 Worldly Conditions ) 

 
Clipart Logo   free download 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “การได้รับหรือเสื่อมสูญเสีย ลาภ ยศ 
สรรเสริญ สุข นั้นเป็นธรรมดา ธรรมชาติ ของมนุษย์ทุกคนในโลกนี้  ไม่มีอะไร
แปลกจากกันหรือผิดจากกันหรือแตกต่างกันเลย  เป็นของไม่เที่ยงแท้แน่นอน 
ย่อมแปรปรวนเปลี่ยนแปลงได้  เมื่อได้มาแล้วก็เสื่อมสูญไป เมื่อได้มาก็จะยินดี 
เมื่อสูญไปก็จะเสียใจ” 

      โลกธรรมฝ่าย พอใจ เป็นที่รักเป็นที่ปรารถนาของมนุษย์ (อิฏฐารมณ์)  
4 อย่าง คือ 

        1.ลาภ (Gain)  คือ  การได้ผลประโยชน์ การได้มาซึ่งทรัพย์ 

            2. ยศ (Fame)  คือ ได้รับยศฐานันดรสูงขึ้น ได้อ านาจเป็นใหญ่เป็นโต 

            3. สรรเสริญ (Praise)คือ ได้ยิน ได้ฟังค าชมเชย ยกย่อง ค าสรรเสริญ 
ที่พอใจ 



40 
 

           4. สุข (Pleasure) คือ ความสบายกาย สบายใจ ความเบิกบาน 
บันเทิงใจ 

           โลกธรรมฝ่ายไม่พอใจ ไม่เป็นที่ปรารถนาของมนุษย์ (อนิฏฐารมณ์) 4 
อย่าง คือ 

           1. เสื่อมลาภ (Loss)  คือ  การเสียลาภ หรือ มีทรัพย์สินลดน้อยลงไป  

           2. เสื่อมยศ (Disgrace) คือ ถูกลดอ านาจความเป็นใหญ่ หรือหมด
อ านาจ 

           3. ถูกนินทาว่าร้าย (Blame) คือ การถูกต าหนิติเตียน หรือถูกกล่าว
ร้าย นินทา 

           4. เสื่อมสุข (Pain)  คือ ได้รับการทรมานกาย ใจ  ไม่มีความสุขตามที่
หวัง 

           ดังนั้นผู้ที่เจริญแล้ว ที่ไม่ต้องการความทุกข์ จึงไม่ควรยินดีกับลาภ ยศ 
สรรเสริญ สุข ที่ได้รับมา  และไม่ควรเสียใจเมื่อ ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ที่เคยมี
อยู่นั้น ลดน้อย หรือเสื่อมสูญไป 

 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๓  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๑๕  อังคุตตรนิกาย สัตตก-อัฏฐก-นวกนิบาต 
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=23&A=3247&Z=3301 
 

 

 



41 
 

บทท่ี 12 

ไตรลักษณ:์ สิ่งทีเ่หมือนกัน 3 อย่างของสังขารมนุษย์ 

(Three Universal Truth) 

 
  Deposit photo free royalty 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนเกี่ยวกับกฎธรรมชาติ 5 ประการ (นิยาม 5) คือ 

1. อุตุนิยาม (physical laws) คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับปรากฏการณ์
ธรรมชาติ เช่น อุณหภูม ิดินฟ้าอากาศ สิ่งแวดล้อม 

2. พีชนิยาม (biological laws) คือ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับ
พันธุกรรม  กระบวนการถ่ายทอดข้อมูลของสิ่งมีชีวิต ผ่านการสืบพันธุ์ 

3. จิตนิยาม (psychic law) คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการท างานของ
จิต เจตสิก 

4. กรรมนิยาม (Karmic Laws) คือ กฎแห่งกรรม คือกฎและผลของการ
กระท า 

5. ธรรมนิยาม (General Laws) คือกฎไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
                      

https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%81%E0%B8%8F%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%93%E0%B9%8C%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%8A%E0%B8%B2%E0%B8%95%E0%B8%B4&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%81%E0%B8%8F%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%93%E0%B9%8C%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%8A%E0%B8%B2%E0%B8%95%E0%B8%B4&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B8%E0%B8%93%E0%B8%AB%E0%B8%A0%E0%B8%B9%E0%B8%A1%E0%B8%B4
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%98%E0%B8%B8%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%AA%E0%B8%B7%E0%B8%9A%E0%B8%9E%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%98%E0%B8%B8%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B4%E0%B8%95_(%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98)
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B8%95%E0%B8%AA%E0%B8%B4%E0%B8%81
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%8E%E0%B9%81%E0%B8%AB%E0%B9%88%E0%B8%87%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%84%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%A5%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%93%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%88%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%97%E0%B8%B8%E0%B8%81%E0%B8%82%E0%B8%B1%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%95%E0%B8%B2


42 
 

           พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า มนุษย์ในโลกนี้ มีสิ่งเหมือนกัน 3 อย่าง คือ 
การไม่คงทนถาวร  การไม่ได้สิ่งที่ต้องการ และ การไม่ได้เป็นเจ้าของแท้จริง    
รวมเรียกว่า ไตรลักษณ์ หรือ ธรรมนิยาม หรือสามัญญลักษณะ หรือข้อก าหนด
ที่แน่นอนของสังขาร” 

1. ความไม่แน่นอน (อนิจจัง)  คือ สิ่งต่างๆที่เกิดขึ้นในโลกนี้ มีความไม่
เที่ยงแท้ ไมย่ั่งยืน ไม่คงที่ ตลอดไป แต่จะมีการเปลี่ยนแปลงแปร
สภาพ และมีการเสื่อมสลาย สูญไปเป็นธรรมดา (annicca: 
impermanence)   

2. การไม่ได้สิ่งที่ต้องการ หรือได้รับสิ่งที่ไม่ต้องการ  (ทุกขัง) การถูกบีบ
คั้นกดดัน การทนได้ยาก หรือ เช่นความแก่ ความเจ็บ ความตาย  
(Dukkha : Suffering, unsatisfactoriness) 

3. การไม่ได้เป็นเจ้าของแท้จริง  (อนัตตา)  คือ การที่ตัวเราไม่ได้เป็น
เจ้าของในสิ่งใดๆ  อันแท้จริง    แม้แต่ชีวิต และสุขภาพ ของตนเอง   
จึงไม่สามารถควบคุมบีบบังคับสั่งการให้สิ่งต่างๆเป็นไปตามความ
ต้องการความประสงค์ของตนได้ เช่น ไม่ให้แก่ ไม่ให้เจ็บป่วย ไม่ให้
ตาย   (Anatta : non self) 

 
แหล่งข้อมูล  
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๘  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๑๐  สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค 
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=18&A=4244&Z=4270 

 

 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=18&A=4244&Z=4270


43 
 

บทท่ี 13 

 มงคลสูตร :มงคล 38 ประการ 

 วิธีสร้างสิ่งดีๆใหต้นเอง 38 วิธ ี                                               
(Mangala Sutta)                                    

              
Dreamstime  free royalty 

            การสวดมนต์ของพระสงฆ์ในพิธีต่างๆนั้น มักจะมีบทสวดหนึ่งที่ขึ้นต้น
ว่า “อะเสวะนา จะพาลานัง  ปัณฑิตานัง จะเสวนา......” บทสวดนี้มีชื่อว่า มงคล 
38 ประการ ซึ่งเป็นค าสอนของพระพุทธเจ้าที่สอนให้คนปฏิบัติตามเพื่อให้เกิด
ความเป็น สิริมงคล เกิดสิ่งดีๆ ต่อตนเอง 

             ความเป็นมาของบทสวดนี้มีว่า ในสมัยก่อนพระพุทธเจ้ านั้น 
ประชาชนพากันหาสิ่งที่จะช่วยท าให้ชีวิตมีความสุข  บางคนไปกราบไหว้ต้นไม้  
เทวดาหรือรูปเคารพต่างๆ แล้วต่อมามีคนไปถามพระพุทธเจ้าว่าควรท าอย่างไรดี  
พระพุทธเจ้าจึงทรงสอนหลักปฏิบัติ 38 ประการให้เกิดมงคลต่อชีวิต แทนการ
กราบไหว้ต้นไม้ หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ 



44 
 

            ข้อที่ 1: ไม่คบคนพาล  ที่คิดชั่ว พูดชั่ว ท าชั่ว เพราะจะท าให้ชีวิตมีสิ่ง
ไม่ดี (อเสวนา จ พาลาน  : อะเสวะนา จะ พาลานัง  Not associating with 
fools.) 

             พาล แปลว่า  ชั่วร้าย  เกเร เกะกะ  คนพาล คือคนที่ หาเรื่องวุ่นวาย  
หาเรื่องท าให้เดือดรอ้น คนชั่วร้าย คนเกเร  โง่เขลา อับปัญญา ไม่รู้เท่าทันความ
เป็นจริง คนพาล คือคนที่คิดชั่ว พูดชั่ว และท าชั่ว  ชอบท าความชั่วโดยเห็นสิ่ง
ผิดเป็นของดี  ละโมบอยากได้ของผู้อื่นโดยมิชอบ  ประพฤติทุจริตทางกาย วาจา 
ใจ ไม่มีระเบียบวินัย การไม่คบคนพาลเป็นมงคล น าสิ่งดีๆมาสู่ตนเอง เพราะการ
คนพาลมักแนะน าไปในทางที่ผิด ชักชวนน าพาไปท าสิ่งที่ไม่ดี ชวนไปท าสิ่งที่มิใช่
ธุระหน้าที่ของตน คนพาลมักจะโกรธเคืองเมื่อถูกตักเตือน  และบางทีก็น า
ความผิดมาแปดเป้ือนคนอื่นด้วย  ดังนั้นการไม่คบคนพาลจึงท าให้ลดโอกาสที่จะ
หลงเข้าสู่การกระท าความผิด  

 
ClipartMax free Download 

 

            ข้อที่ 2: คบบัณฑิต ผู้คิดดี พูดดี ท าดี   เพราะจะน าสิ่งดีมาสู่ชีวิต  
(ปณฑิตานญฺจ เสวนา :ปัณฑิตานัญจะ เสวะนา Associating with the wise.) 

https://th.wikisource.org/w/index.php?title=%E0%B8%9B%E0%B8%B1%E0%B8%8D%E0%B8%8D%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1
https://th.wikisource.org/w/index.php?title=%E0%B8%A1%E0%B8%87%E0%B8%84%E0%B8%A5&action=edit&redlink=1


45 
 

            บัณฑิต หมายถึง ผู้ทรงความรู้ ผู้มีปัญญา ผู้มีการด าเนินชีวิตที่ถูกต้อง 
ผู้รู้ดี รู้ชั่ว  คิดดี พูดดี ท าดี  (ในข้อนี้มิได้หมายถึงผู้เรียนจบมหาวิทยาลัยได้
ปริญญาแต่อย่างเดียว) โดยมีลักษณะชอบท าและชักน าไปในสิ่งที่ถูกที่ควร               
ท าสิ่งที่เป็นธุระหน้าที่ของตน  รับฟังค าติโดยไม่โกรธแล้วน ามาพิจารณาแก้ไข
ปรับปรุงสิ่งที่ยังไม่เหมาะสม  รักษาระเบียบ เคารพกฎกติกา มีมารยาท ไม่ท า
ตามใจของตนเอง  การคบบัณฑิตเป็นมงคล เพราะจะได้ตามไปท าความดี          
มีความรู้  มีความสุข   

 
CleanPNG Clipart free Download 

 

            ข้อที่ 3: บูชาบุคคลที่ควรบูชา (ปูชา จ ปูชนียาน  :ปูชา จะ ปูชะนียานัง  
Expressing respect to those worthy of respect.) 
            บูชา คือ เคารพ นับถือ กราบไหว้  การบูชาคนที่ควรบูชา  เช่น 
พระพุทธเจ้า พระมหากษัตริย์  พระสงฆ์ พ่อแม่ ครู ผู้บังคับบัญชา และผู้มี
บุญคุณเป็นมงคล เพราะท าให้ได้แบบอย่างที่ดีจากคนที่เคารพ และได้ชื่อว่าเป็น
ผู้มี "กตัญญูกตเวที" อีกด้วย    
             การบูชามี 2 อย่างคือ “อามิสบูชา” คือการบูชาด้วยสิ่งของ  เช่นน า
เงินไปให้พ่อแม่ใช้จ่าย หรือน าดอกไม้ธูปเทียนไปถวายพระ  และ “ปฏิบัติบูชา”  
เช่น การปฏิบัติตนให้อยู่ในศีลธรรม  ฝึกจิตใจให้มีสมาธิ ไม่ให้ฟุ้งซ่าน 



46 
 

 
123rf Royalty free Image 

                               

              ข้อที่ 4: อยู่ในถิ่นที่เหมาะสม (ปฏิรูปเทสวาโส จ : ปะฏิรูปะเทสะ
วาโส จะ Living in an amenable location.) 
              ปฏิรูป แปลว่า เหมาะสมหรือสมควร เทสะ แปลว่าสถานที่หรือ
ท้องถิ่น ปฏิรูปเทสวาสะ คือการอยู่ในท้องถิ่นอันสมควร คืออยู่ในสถานที่ซึ่งมี
สภาพแวดล้อมดีมีความเหมาะสม  ปลอดภัย สะอาด สะดวก มีอาหารสมบูรณ์   
สภาพน้ าและอากาศดีไม่มีมลพิษ  อยู่ในกลุ่มเพื่อนบ้านและผู้ร่วมงานที่เป็นคนดี 
ที่ซื่อสัตย์สุจริต มีน้ าใจไมตรี มีที่ศึกษาหาความรู้  เช่น วัด  โรงเรียน หรือชุมชน
ตัวอย่าง  มีสิ่งอ านวยความสะดวก  เช่น ธนาคาร ตลาด  โรงพยาบาล  สถานี
ต ารวจ  ถนน  ทางด่วน  ป๊ัมน้ ามัน  อู่ซ่อมรถฯลฯ  เป็นมงคลความดตี่อชีวติ      



47 
 

 
Panotthorn Phuhual,  Shutterstock  ปลอดลิขสิทธิ ์

   
            ข้อที่ 5: สั่งสมบุญในกาลก่อน : ปุพฺเพ จ กตปุญฺญตา :ปุพเพ จะ กะ
ตะปุญญะตา Having meritorious deeds (Good Karma) in one's past.) 
            บุญ แปลว่า ความดี ความสุข สิ่งที่ช าระจิตใจ ลักษณะของบุญนั้น  
จะท าให้ กาย วาจา ใจ สะอาด  น ามาซึ่งความสุข  บุญเป็นของเฉพาะตน ต้องท า
ด้วยตนเอง จะแบ่งปันหรือหยิบยืมจากคนอื่น หรือจะส่งต่อไปให้ผู้อื่นไม่ได้   
            การท าบุญท าได้หลายวิธี  โดยการให้ทาน การรักษาศีล การเจริญ
ภาวนา  การท าความดีช่วยเหลือแบ่งปันให้ผู้อื่น ด้วยทางกาย วาจา หรือทางใจ      
การช่วยให้ผู้อื่นลดความเดือดร้อน  การรักษาพยาบาลช่วยเหลือผู้ป่วยโควิด  
การปล่อยปลาที่เหมาะสมลงแหล่งน้ าสาธารณะ  การท าอาหารแจกผู้หิวโหย   
การแสดงดนตรีในเรือนจ า ฯลฯ   
            การท าบุญไว้ในกาลก่อนเป็นมงคล เพราะ การท าความดีในอดีตย่อม
ส่งผลในปัจจุบันและอนาคต การท าบุญเป็นการสร้างความดี ซึ่งมีระยะเวลา
ยาวนานที่ต้องอดทน เหมือนการปลูกต้นไม้ยืนต้นจะต้องรอคอยผลไม้นั้นหลายปี 



48 
 

 
123rf  free royalty clipart 

 

             ข้อที่ 6: ตั้งตนไว้ชอบ (อตฺตสมฺมาปณิธิ จ :อัตตะสัมมาปะณิธิ จะ 
Setting oneself up properly in life.) 
             อัตตะ  แปลว่า ตน  สัมมาปณิธิ คือความถูกต้อง  การตั้งตนไว้ชอบ
คือการด าเนินชีวิตด้วยความถูกต้อง ท าอาชีพที่สุจริต ไม่ประมาท อดทน
พยายามไม่ทิ้งงานกลางคัน เตรียมพร้อมรับเหตุฉุกเฉิน  มีแผนส ารองคอยแก้ไข
ปัญหาที่ไม่คาดคิดไว้ล่วงหน้า 

 
มูลนิธิส่งเสริมการลูกเสือแห่งประเทศไทย 

 
 



49 
 

             ข้อที่ 7: เป็นพหูสูต ผู้มีความรู้กว้างขวาง (พาหุสจฺจญฺจ :พาหุ
สัจจัญจะ Learnedness, Possessing much experience and learning) 
            พหู แปลว่ามาก สูต แปลว่าความเป็นผู้ ได้สดับตรับฟัง พหูสูต 
หมายถึง ความเป็นผู้รู้ ได้สดับตรับฟังมาก หรือความเป็นผู้คงแก่เรียน  คนที่เป็น
พหูสูต คือคนที่รู้ลึก คือรู้ถึงรายละเอียด รู้รอบ คือรู้ถึงสิ่งรอบข้าง รู้กว้าง คือรู้ถึง
สิ่งใกล้เคียงเกี่ยวข้อง รู้ไกล คือคาดการณ์สิ่งที่อาจเกิดขึ้นในอนาคต     
            คนที่จะเป็นพหูสูตนั้น จะต้องสนใจค้นคว้าเรียนรู้ด้วยตนเองและจาก
แหล่งความรู้   รู้วิธีจดจ าและไม่ลืมสิ่งส าคัญ  รู้วิธีพิจารณาตรึกตรองวิเคราะห์
หาข้อเท็จจริง  ท าความเข้าใจอย่างแจ่มแจ้ง และ ตัดสินใจในทางที่ถูกต้อง   
            การเป็นพหูสูตนั้นเป็นมงคล เพราะการฟังมาก อ่านมาก ย่อมเพิ่มวุฒิ
ปัญญา เชาวน์ และไหวพริบ น าความรู้ที่ได้ยินได้ฟัง ได้อ่าน ไปปฏิบัติเพื่อ
ช่วยเหลือตนเองหรือคนอื่นได้มาก และเป็นช่องทางน าความเจริญก้าวหน้ามาสู่
ตนเอง โดยไม่มีใครแย่งชิงได้  
 

 
GoGRAPH  Royalty free Clipart 

            ข้อที่ 8: มีศิลปะ  (สิปฺปญฺจ :สิปปัญจะ Artfulness.) สิปปะ หรือ 
ศิลปะ หมายถึง สิ่งที่เป็นผลผลิตจากมนุษย์ ที่แสดงออกถึงฝีมือ  ความงดงาม  
มีความประณีต  มีคุณค่า  น าสู่ความคิดสร้างสรรค์   เช่น  งาน จิตรกรรม 



50 
 

ประติมากรรม ศิลปกรรม วรรณกรรม ศิลปะการแสดง  ดนตรี   คนที่มีศิลปะ     
จะฉลาด รู้ว่าอะไรจะต้องท าแบบไหนอย่างไร  สามารถสร้างสรรค์สิ่งที่ดีงามเป็น
ประโยชน์ต่อตนเองและสังคม    
  

 
Clipart Panda  Free Clipart Image 

 

 

             ข้อที่ 9: มีวินัยที่ดี (วินโย จ สุสิกฺขิโต :วินะโย จะ สุสิกขิโต Self-
discipline.) 
             วินัย แปลว่า ข้อก าหนด ข้อบังคับ  กฎเกณฑ์ เพื่อควบคุมให้มีความ
เป็นระเบียบตามข้อก าหนด  วินัยของพระสงฆ์ มี 227 ข้อ วินัยของบุคคลทั่วไป 
มี 10 ข้อ ในการละเว้นการกระท าไม่เหมาะสม (อกุศลกรรม 10)  คือไม่ฆ่าสัตว์ 
ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดโกหก ไม่พูดส่อเสียด ไม่พูดหยาบคาย  
ไม่พูดเพ้อเจ้อไร้สาระ ไม่โลภอยากได้ของคนอื่น ไม่พยาบาทปองร้ายคนอื่น ไม่
เห็นผิดเป็นชอบ การอยู่ร่วมกันในสังคมของคนหมู่มากนั้นจ าเป็นต้องมีวินัย 
ระเบียบกฎเกณฑ์  เพราะถ้าปล่อยให้แต่ละคนท าตามอ าเภอใจ จะท าให้เกิดการ
ขัดแย้งกระทบกระท่ัง วิวาท หรือ สงครามได้ 

https://en.wikipedia.org/wiki/Self-discipline
https://en.wikipedia.org/wiki/Self-discipline


51 
 

1 

23rf  Free Clipart Images 
 
             ข้อที่ 10: มีค าพูดที่ดี  (สุภาสิตา จ ยา วาจา :สุภาสิตา จะ ยา วาจา 
Artful speech.) 
             วาจา คือ ค าพูด  สุภาษิต คือพูดดี ค าว่า วาจาสุภาษิต หมายถึง 
ค าพูดที่ดี มีประโยชน์ต่อผู้ฟัง ซึ่งมีลักษณะคือ เป็นความจริงที่ถูกต้อง มี
หลักฐานเชื่อถือได้ เป็นค าสุภาพไม่หยาบโลน  เป็นค าพูดที่มีประโยชน์ในทาง
สร้างสรรค์  พูดด้วยจิตเมตตา ด้วยความเมตตาปรารถนาดี  พูดในเวลาและ
สถานที่ท่ีเหมาะสม และคิดก่อนพูด  เพราะในบางครั้ง หากใช้ค าพูดไม่เหมาะสม
พียงไม่กี่ค า อาจท าให้เกิดปัญหาร้ายแรงตามมาได้  



52 
 

 
PinClipart Royalty Free 

            ข้อที่ 11: ดูแลบ ารุงบิดา มารดา ( มาตาปิตุอุปฏฺฐาน  :มาตาปิตุอุ
ปัฏฐานัง support father & mother.) 
            มารดา แปลว่า แม่ ผู้รักษาบุตร ผู้เลี้ยงดูลูก  บิดา แปลว่า พ่อ ผู้รัก
ใคร่บุตร ผู้ให้สัตว์โลกยินดี  การทดแทนคุณพ่อแม่ระหว่างที่ท่านมีชีวิตอยู่  โดย
การดูแล  เป็นธุระท าสิ่งที่ท่านต้องการให้ท า  ไม่ท าเรื่องเสื่ อมเสีย ชักชวน
ช่วยเหลือในการท าความดี  หากพ่อแม่ล่วงลับไป แล้วก็ท าบุญอุทิศส่วนกุศลให้  
ด้วยความกตัญญู  คือ รู้อุปการคุณที่ท่านท าให้แก่ตน {Grateful) และกตเวที  
คือ เป็นหนีบุ้ญคุณท่าน ทดแทนพระคุณของท่าน (indebted, appreciative)    

 
123rf free royalty 



53 
 

            ข้อที่ 12 : ดูแลสงเคราะห์บุตร (ปุตฺตสงฺคโห : ปุตตะสังคะโห 
Cherishing one's children.) 
            บุตร แปลว่าลูก มี 3 ประเภท คือ 1.อภิชาตบุตร บุตรที่มีความสามารถ
ยิ่งใหญ่กว่ามารดาบิดา 2. อนุชาตบุตร บุตรที่เสมอมารดาบิดา 3. อวชาตบุตร 
บุตรที่เลวกว่ามารดาบิดา      
            พ่อแม่จะต้องดูแลลูก  โดยห้ามปรามไม่ให้ท าความชั่ว ปลูกฝัง
สนับสนุนให้ท าความดี ให้การศึกษาหาความรู้  ช่วยให้ได้คู่ครองที่ดี  มอบทรัพย์
ในโอกาสอันควร  

 
Clipart Panda Free Clipart Images 

            ข้อที่ 13: ดูแลสงเคราะห์คู่ครอง ( ทารสงฺคโห :ทาระสังคะโห Cherishing 
one's spouse.) 
            ทาระ ในภาษาบาลี แปลว่า คู่ครอง  คือ ภรรยา หรือ สามี   
            หลักการเลี้ยงด ูหรือสงเคราะห์คู่ครอง  ได้แก่ การยกย่องนับถือ ไม่ดูหมิ่น 
ไม่นอกใจ มอบความเป็นใหญ่ให้ มอบทรัพย์สิ่งของให้  โดยคู่ครองที่เป็นภรรยา
หรือสามี ก็มีหน้าที่ต้องตอบแทนโดยจัดการงานให้ดี สงเคราะห์ญาติของคู่ครอง
ให้ดี ไม่ประพฤตินอกใจ รักษาทรัพย์ที่ให้มา  และขยันท างาน  



54 
 

 
123rf royalty free 

            ข้อที่ 14: ท าการงานไม่ให้คั่งค้าง (อนากุลา จ กมฺมนฺตา : อะนากุลา จะ 
กัมมันตา Peaceful occupations.) 

            กรรม หรือการงาน แบ่งออกเป็น งานทางโลก และงานทางธรรม    
งานทางโลก ได้แก่ ท านา ท าสวน ท าไร่ ค้าขาย บริการ รับราชการ  ส่วนงาน
ทางธรรม ได้แก่ งานสร้างสันติสุขให้แก่โลก ลดละความเห็นแก่ตัว ความริษยา
ให้น้อยลง  คนที่จะเจริญก้าวหน้าประสบความส าเร็จ ต้องไม่ท างานให้คั่งค้าง
หมักหมม  สาเหตุที่ท าให้งานคั่งค้าง เพราะท าไม่ถูกวิธี  ท าไม่ถูกเวลา หรือไม่
ยอมท างาน  วิธีท างานให้ส าเร็จต้องมี อิทธิบาท 4 คือ พอใจรักงานที่ท า มีความ
ตั้งใจ พากเพียร  เอาใจใส่  คิดพิจารณาทบทวนปรับปรุง  รู้เวลาและสถานที่ที่
เหมาะสมท่ีจะท า ด้วยความขยันหม่ันเพียร   
 



55 
 

 
123rf free royalty clipart 

            ข้อที่ 15  ให้ทาน (ทานญฺจ :ทานัญจะGenerosity.) 
            ทาน แปลว่า ให้  ด้วยเจตนาอยากให้ ทานมี 3 อย่างคือ “อามิส
ทาน” ให้วัตถุสิ่งของ เช่น ปัจจัย 4 ดอกไม้ ธูป เทียน เงิน ของกินของใช้   
“ธรรมทาน” คือการให้ค าแนะน าสั่งสอน ความรู้ในสิ่งที่ดี “อภัยทาน” คือ       
ยกโทษ  ในสิ่งท่ีคนอื่นท าไม่ดี  ไม่จองเวร  ไมพ่ยาบาท  
            การให้ทานที่ดี ประกอบด้วยปัจจัย 3 ประการคือ “วัตถุบริสุทธิ์” คือ
ของที่ได้มาโดยสุจริต “เจตนาบริสุทธิ์” คือผู้ให้มีเจตนาดี ไม่ได้ให้เพราะความ
ฉ้อฉล คดโกง หลอกลวง กลั่นแกล้ง “บุคคลบริสุทธิ์” คือ ผู้รับเป็นคนดี ไม่น า
ของที่ได้รับไปใช้ในทางเสื่อมเสีย      
             สิ่งของบางอย่างไม่ควรให้เป็นทาน เพราะเป็นอันตราย เช่น สุรา            
ยาเสพติด อาหารบูดเน่า  ยานพาหนะหรือเครื่องใช้ที่ช ารุดอาจก่ออันตราย   
อาวุธ  ภาพลามก  วัตถุอันตรายเช่นยาพิษ วัตถุระเบิด หรือ ทรัพย์สิ่งของที่
ได้มาด้วยการทุจริต คดโกง  
 

https://en.wikipedia.org/wiki/Generosity


56 
 

 
123rf  free royalty 

            ข้อที่ 16: ปฏิบัติธรรม ( ธมฺมจริยา จ :ธัมมะจะริยา จะ) Dhamma 
practice.) 
            ธรรม คือ ค าสอนของพระพุทธเจ้าและสาวก ตามความจริงที่เกิดขึ้น
ในโลก  ตามศัพท์แปลว่าการประพฤติดี หรือ คุณความดี จริยา แปลว่าความ
ประพฤติ  ดังนั้น ธรรมจริยา จึงหมายถึง การประพฤติปฏิบัติตามค าสอนที่ดี   
ของพระพุทธเจ้าและพระสาวก  โดยการปฏิบัติ “กายสุจริต” คือไม่ฆ่าสัตว์          
ไม่ลักทรัพย์  ไม่ประพฤติผิดในกาม “วจีสุจริต” คือไม่พูดเท็จ ไม่พูดค าหยาบ    
ไม่พูดส่อเสียดให้ร้าย ไม่พูดเพ้อเจ้อ “มโนสุจริต”  คือไม่โลภไม่อยากได้ของคนอื่น  
ไม่คิดพยาบาทปองร้ายผู้อื่น  และมีความเชื่อเข้าใจในความเป็นจริง 

 
123rf royalty free 

 

 



57 
 

            ข้อที่ 17 สงเคราะห์ญาติ ( ญาตกานญฺจ สงฺคโห : ญาตะกา นัญจะ 
สังคะโห Caring for extended family.) 
            วิธีช่วยเหลือญาติ ท าได้โดย ให้ “ทาน” เป็นเงินหรือทรัพย์สิน “ปิย
วาจา” พูดเจรจาด้วยค าเหมาะสม “อัตถจริยา”ประพฤติตนเป็นประโยชน์   
และ “สมานัตตตา” วางตัวเหมาะสม เสมอต้นเสมอปลาย  ร่วมทุกข์ร่วมสุข           
ไม่ถือตัว  
            ลักษณะญาติที่ควรช่วยเหลือ คือ เมื่อยากจนหาที่พึ่งมิได้ เมื่อขาด          
ทุนทรัพย์ในการค้าขาย เมื่อขาดยานพาหนะ เมื่อขาดอุปกรณ์ท ามาหากิน            
เมื่อป่วยไข้  เมื่อมีธุระ การงาน และเมื่อมีคดีหรือถูกใส่ความ                   

 
Freepix  free royalty 

            ข้อที่ 18: ท างานที่ไม่มีโทษ (อนวชฺชานิ กมฺมานิ :อะนะวัชชานิ กัมมานิ 
Blameless actions.) 
            งานที่ไม่มีโทษ คือ งานที่ไม่ผิดกฎหมาย ไม่ผิดระเบียบกฎเกณฑ์ของ
สังคม  ไม่ผิดประเพณีอันดีที่เคยท าสืบต่อกันมา และไม่ผิดศีลธรรม เช่น  การ
หลอกลวง  งานที่มีโทษ และอาชีพต้องห้ามทางพุทธศาสนา ได้แก่  การค้าอาวุธ  
การค้ามนุษย์  การค้ายาพิษ การค้าสารเสพติด  และการค้าสัตว์เพ่ือน าไปฆ่า   



58 
 

 
123rf free royalty 

            ข้อที่ 19: ละเว้นการท าบาป  (อารตี วิรตี ปาปา : อาระตี วิระตี ปา
ปาAvoiding unwholesomeness.) 
            บาปคือสิ่งที่ไม่ดี ของเสีย ความชั่ว ที่ไม่ควรท า ได้แก่ อกุศลกรรมบถ 
10 คือ  การฆ่าสัตว์  ลักทรัพย์  ประพฤติผิดในกาม  พูดเท็จ  พูดส่อเสียด พูด
ค าหยาบ พูดเพ้อเจ้อ โลภอยากได้ของเขา  คิดพยาบาทปองร้ายคนอื่น  และ
การเห็นผิดเป็นชอบ 

 
123rf  free royalty 

            ข้อที่ 20: ส ารวมการเสพสิ่งมึนเมาจนไม่สามารถควบคุมตนเองได้  
(มชฺชปานา จ สญฺญโม : มัชชะปานา จะ สัญญะโม Not drinking intoxicants.) 

https://en.wikipedia.org/wiki/Drinking


59 
 

             สิ่งที่ท าให้มึนเมา ได้แก่ สุรา กะแช่  กัญชา ยาบ้า ยาอี เฮโรอีน ฯลฯ 
ล้วนมีโทษอันได้แก่   ท าให้เสียทรัพย์  ท าให้เกิดการทะเลาะวิวาท ท าให้เกิดโรค 
ท าให้เสียชื่อเสียง  ท าให้ลืมตัวไม่รู้จักอาย   และทอนก าลังปัญญา  

 
123rf free royalty 

                        ข้อที่ 21: ไม่ด ารงตนอยู่ในความประมาททางธรรม (อปฺปมาโท จ ธมฺ
เมส ุ:อัปปะมาโท จะ ธัมเมสุ  Non-recklessness in the Dhamma.)    
            ลักษณะ คนที่ประมาททางธรรม คือคนที่ไม่ท าเหตุดี แต่อยากได้ผลดี   
ท าตัวเลวแต่จะเอาผลดี  ท าเพียงเล็กน้อยแต่จะเอาผลมาก คนที่ไม่ประมาท 
ทางธรรม จะเป็นผู้มีสติ ปฏิบัติตนในทางดี ไม่หุนหันพลันแล่น เตรียมพร้อมรับ
สถานการณ์ฉุกเฉินและที่ไม่คาดคิด 
            สิ่งที่ไม่ควรประมาท ได้แก่  “ประมาทในเวลา”  คือการปล่อยให้เวลา
ล่วงเลยไปโดยไม่ท าประโยชน์ “ประมาทในวัย” คือหลงคิดว่ายังไม่แก่ชรา 
“ประมาทในความไม่มีโรค”คือปล่อยตัว ไม่ดูแลสุขภาพ เพราะคิดว่าตนเอง
แข็งแรงไม่ป่วยง่าย “ประมาทในชีวิต” คือคิดว่าจะยังมีชีวิตต่อไปอีกนาน  
“ประมาทในการงาน”  คือไม่มุ่งมั่นท างาน หรือปล่อยให้งานคั่งค้างเหมือนดิน
พอกหางหมู  “ประมาทในการศึกษา” คือไม่สนใจหาความรู้เพิ่มเติม  “ประมาท
ในการปฏิบัติธรรม” คือการไม่ศึกษาและปฏิบัติตามศีลธรรมอันดี    



60 
 

 
CoolCLIPS Royalty free Clipart 

            ข้อที่ 22: มีความเคารพในสิ่งที่ควรเคารพ ( คารโว จ :คาระโว จะ 
Respect.) 
            สิ่งที่ควรเคารพคือ พระพุทธเจ้า  พระธรรม พระสงฆ์  พ่อแม่ ครู และ
ผู้มีพระคุณ      

                                    
                                             123rf Royalty free Image 

             ข้อที่ 23: มีความถ่อมตน  (นิวาโต จ :นิวาโต จะ Humility.) 
      ความอ่อนน้อมถ่อมตน คือ มีมารยาท  แสดงตนอย่างสงบเสง่ียม        

ไม่แสดงออกถึงความสามารถที่ตัวเองมีอยู่ให้ผู้อื่นทราบ เพื่อข่มผู้อื่น หรือเพื่อ  
โอ้อวด  ไม่อวดดี เย่อหยิ่งจองหอง ไม่เบ่ง ไม่ทะนงตน ไม่มีความมานะถือตัว  
ไม่ยโสโอหัง ไม่เย่อหยิ่งจองหอง ไม่ดื้อรั้น ลักษณะของคนถ่อมตนนั้น จะมีกิริยา
ที่นอบน้อม มีวาจาที่อ่อนหวาน มีจิตใจที่อ่อนโยน คอยพิจารณาความบกพร่อง

https://en.wikipedia.org/wiki/Respect
https://en.wikipedia.org/wiki/Humility


61 
 

ของตนเองแล้วน าไปปรับปรุงแก้ไขสิ่งที่ยังไม่เหมาะสม โทษของการอวดดีไม่
ถ่อมตน  คือ ท าให้เสียคน  ท าให้เสียมิตร ท าให้เสียหมู่คณะ    

    การท าตัวให้เป็นคนอ่อนน้อมถ่อมตนนั้นมีหลักคือ“ต้องคบกัลยาณมิตร” 
คือเพื่อนที่ดีมีศีลมีธรรม คอยตักเตือนหรือชักน าไปในทางที่ดีที่ถูกที่ควร “ต้อง
รู้จักคิดไตร่ตรอง” คือการรู้จักคิดหาเหตุผลอยู่ตลอด  ถึงความเป็นไป               
ในธรรมชาติของมนุษย์ ต่างคนย่อมต่างจิตต่างใจ “ต้องมีความสามัคคี” คือการ
มีความสามัคคีในหมู่คณะ ตักเตือน รับฟังและเคารพความคิดเห็นของผู้อื่นอย่าง
มีเหตุผล 

 
123rf free royalty 

 
           ข้อที่ 24: มีความสันโดษ (สนฺตุฏฺฐี จ : สันตุฏฺะฐี จะ Contentment.) 
          ค าว่าสันโดษไม่ได้หมายถึงการอยู่ล าพังคนเดียว แต่หมายถึงการพอใจ
ในสิ่งที่ตนมีอยู่ ยินดีในของของตัว ลักษณะของความสันโดษเป็นดังนี้ คือ 

         “ยถาลาภสันโดษ” หมายถึงความยินดีในทรัพย์สมบัติตามที่มี คือมี
ทรัพย์สิ่งของแค่ไหนก็พอใจเท่าน้ัน  

        “ยถาพลสันโดษ” หมายถึงความยินดีตามก าลัง  คือ มีก าลังแค่ไหนก็
พอใจเท่านั้น ตั้งแต่ก าลังกาย ก าลังทรัพย์ ก าลังบารมี หรือก าลังความสามารถ 

https://en.wikipedia.org/wiki/Contentment


62 
 

          “ยถาสารรูปสันโดษ”  หมายถึงยินดีในฐานะและรูปลักษณะของตนเอง 
จะมีหน้าตาสวยงานหรือไม่   จะอยู่ในต าแหน่งสูงหรือต่ า ก็พอใจแค่นั้น 

 
Clipart Library  free royalty 

            ข้อที่ 25: มีความกตัญญู  ( กตญฺญุตา :กะตัญญุตา Gratitude.) 
            กตัญญู คือ การรู้คุณ และตอบแทน บุญคุณ ของผู้ที่ เคยให้หรือ
ช่วยเหลือกัน ยามเดือดร้อน “กตัญญูต่อบุคคล”  คือคนที่มีบุญคุณควรระลึกถึง
และตอบแทนคุณ เช่น บิดา มารดา  ครู  ผู้บังคับบัญชา ลูกจ้าง  คนขับรถ หมอ
พยาบาล  ทหาร  แม่ครัว  “กตัญญูต่อสัตว์” คือสัตว์ที่ช่วยท างานให้  ควรเลี้ยง
ดูให้ดีเช่นช้าง ม้า วัว ควาย หรือหมาที่ช่วยเฝ้าบ้าน “กตัญญูต่อสิ่งของ” เช่น 
หนังสือที่ให้ความรู้ รถยนต์ หรือ อุปกรณ์ท ามากินต่างๆ  ที่ควรเก็บดูแล
บ ารุงรักษาอย่างเหมาะสม ไม่ให้ช ารุดเสียหาย จะได้ใช้การไปนานๆ 

 
Pngaaa   free royalty clipart 

                

https://en.wikipedia.org/wiki/Gratitude


63 
 

ข้อที่ 26: ฟังธรรมตามกาล (กาเลน ธมฺมสฺสวน  : กาเลนะ ธัมมัสสะ
วะนัง  Listening regularly to Dhamma teachings.) 
            เมื่อมีโอกาส เวลา หรือตามวันส าคัญต่าง ๆ ก็ควรไปฟังธรรมจาก
พระสงฆ์หรือผู้ทรงคุณวุฒิบ้าง เพื่อสดับตรับฟัง สิ่งที่เป็นประโยชน์ในหลักธรรม
นั้น ๆ และน ามาใช้กับชีวิต เพื่อปรับปรุงตนให้ดีขึ้น  
            เวลาและสถานที่ ที่ควรไปฟังธรรมน้ันมีดังนี้คือ 

     1.วันธรรมสวนะ ก็คือวันพระ หรือวันที่ส าคัญทางศาสนา 

     2.เมื่อมีผู้มาแสดงธรรม หรือ การฟังธรรมทางวิทยุ โทรทัศน์ หรือการ
รับรู้จากสื่อต่าง ๆ 

     3.เมื่อมีโอกาสอันสมควร อาทิเช่นในวันอาทิตย์เมื่อมีเวลาว่าง หรือ    
ในงานมงคล งานบวช งานกฐิน งานวัดเป็นต้น 

      คุณสมบัติของผู้ฟังธรรมที่ดีควรมีดังนี้คือ 
      1. ไม่ดูแคลนในหัวข้อธรรมว่าง่ายเกินไป 
      2. ไม่ดูแคลนในความรู้ความสามารถของผู้แสดงธรรม 
      3. ไม่ดูแคลนในตัวเองว่าโง่ ไม่สามารถเข้าใจได้ 
      4. มีความตั้งใจในการฟังธรรม และน าไปพิจารณา 
      5. น าความรู้จากการฟังธรรมน้ันๆ  ไปปฏิบัติให้เกิดผล 

 
Cliparttoday free royalty 



64 
 

             ข้อที่ 27 มีความอดทน (ขนฺตี จ :ขันตี จะ Patience) ลักษณะของ
ความอดทนนั้นสามารถจ าแนกออกได้  คือ 

      1.ความอดทนต่อความล าบาก คือความล าบากที่ต้องประสบตาม
ธรรมชาติ ซึ่งอาจมาจากสภาพแวดล้อม  อากาศร้อนหนาว ฝนตก น้ าท่วม 
ความหวิ กระหาย  

      2.ความอดทนต่อทุกขเวทนา คือทุกข์ที่เกิดจากสังขารของเราเอง 
เช่นความไม่สบายกาย  การป่วยไข้  ความชรา  

      3.ความอดทนต่อความเจ็บใจ คือการที่คนอื่นท าให้เราต้องผิดหวัง 
หรือพูดจาให้เจ็บช้ าใจ ไม่เป็นอย่างที่หวัง  การดุด่า นินทาว่าร้าย  เหยียดหยาม 

      4.ความอดทนต่อสิ่งยั่วยวน  ที่เป็นกิเลสทั้งทางใจและทางกาย  อาทิ
เช่น ความนึกโลภ อยากได้สิ่งของต่างๆ  

                        
                                 GoGRAPH  free royalty 

             ข้อที่ 28 เป็นผู้ว่าง่าย (โสวจสฺสตา :โสวะ จัสสะตา Be easily 
admonished.) ผู้ว่าง่ายนั้นมีลักษณะที่สังเกตได้ดังนี้คือ 



65 
 

      1. ไม่พูดกลบเกลื่อนเมื่อได้รับการว่ากล่าวตักเตือน คือการรับฟัง
ด้วยดี ไม่ใชค่อยแก้ตัว แล้วปิดประตูความคิดไม่รับฟัง 

      2. ไม่นิ่งเฉยเมื่อได้รับการเตือน คือการน าค าตักเตือนนั้นมาพิจารณา
และแก้ไขข้อบกพร่อง 

      3. ไม่จับผิดผู้สั่งสอน คือการที่ผู้สอนอาจจะมีความผิดพลาด ควรให้
อภัยต่อผู้สอน เพราะการจับผิดท าให้ผู้สอนต้องอับอายขายหน้า 

      4. เคารพต่อค าสอนและผู้สอน คือการรู้จักสัมมาคารวะต่อผู้สอน 
และเคารพในสิ่งที่ผู้สอนแนะน า 

      5. มีความอ่อนน้อมถ่อมตน คือไม่แสดงความยโส ถือตัวว่าอยู่เหนือ
ผู้อื่นเพราะสิ่งที่ตัวเองเป็นตัวเองมี 

      6. มีความยินดีต่อค าสอน คือยอมรับในค าสอน ด้วยความยินดี  ไม่
แสดงความเบ่ือหน่ายเพราะเคยฟังมาแล้ว 

      7. ไม่ดื้อรั้น คือการไม่อวดดี คิดว่าของตัวเองนั้นผิด แต่ก็ยังดันทุรัง
ท าต่อไปเพราะกลัวเสียชื่อ เสียฟอร์ม 

      8. ไม่ขดัแย้ง เพราะว่าการว่ากล่าวตักเตือนหรือสั่งสอนนั้น  อาจเป็น
สิ่งที่ไม่เหมือนหรือตรงข้ามกับสิ่งที่เราท าอยู่ ควรเปิดใจให้กว้าง ไม่ขัดแย้งต่อค า
สอน ค าวิจารณ์น้ันๆ 

      9. ยินดีให้ตักเตือนได้ทุกเวลา คือการยินดีให้มีการแสดงความคิดเห็น
ตักเตือนได้โดยไม่มีข้อยกเว้นเรื่องเวลา 

      10. มีความอดทนต่อการเป็นผู้ถูกสั่งสอน คือการไม่เอาความขัดแย้ง
ในความเห็นเป็นอารมณ์ แต่ให้เข้าใจเจตนาที่แท้จริงของผู้สอน 

 
 
 



66 
 

     การท าให้เป็นคนว่าง่ายนั้นท าได้ดังนี้ 
     1. ลดมานะของตัว คือการไม่ถือดี ไม่ถือตัว ความไม่ส าคัญตัวเองว่า

เป็นอย่างโน้นอย่างนี้ อาทิเช่นถือตัวว่าการศึกษาดีกว่าเป็นต้น 
     2. ละอุปาทาน คือการไม่ยึดถือในสิ่งที่เรามี เราเป็น หรือถือมั่นใน

อ านาจกิเลสต่างๆ 
     3. มีปัญญาที่เห็นชอบ (สัมมาทิฐิ) คือการเห็นถูกเห็นควรตามหลัก

อริยสัจ  
     4. เชื่อเรื่องความไม่เที่ยงแท้แน่นอน 
     5. เชื่อในเรื่องบุญเรื่องบาป 

 
123rf free royalty 

           ข้อที่ 29: ได้เห็นสมณะ (สมณานญฺจ ทสฺสน  :สะมะณานัญจะ ทัสสะนัง 
Sight of a True Monk.) 
           ค าว่าสมณะแปลว่า ผู้สงบ (หมายถึงผู้อยู่ในสมณเพศ) คุณสมบัติของ
สมณะต้องประกอบไปด้วย 3 อย่างคือ 

    1. ต้องสงบกาย คือมีความส ารวมในการกระท า รวมถึงกิริยา มรรยาท 

    2.ต้องสงบวาจา คือการพูดจาให้อยู่ในกรอบของความพอดี มีความ
สุภาพสงบเสง่ียมในค าพูดและภาษาที่ใช้ เป็นไปตามข้อปฏิบัติ ประเพณี 

 



67 
 

     3.ต้องสงบใจ คือการท าใจให้สงบปราศจากกิเลสครอบง า ไม่ว่าจะ
เป็น โลภ โกรธ หลง หรือความพยาบาทใด ๆ ตั้งม่ันอยู่ในสมาธิภาวนา 

         เมื่อเห็นสมณะแล้วควรท าอย่างนี้คือ 
             1.เข้าไปหา คือให้ความเคารพท่าน  เข้าไปขอค าแนะน า ชี้แนะ   
             2.เข้าไปบ ารุงช่วยเหลือ คือการช่วยเหลือ เพื่อแบ่งเบาภาระ 
             3.เข้าไปฟัง คือการรับฟังคุณธรรม หลักค าสอน 
             4.รับฟังรับปฏิบัติ คือการรับค าแนะน าของท่านมาปฏิบัติท าตาม 

 

123Rf free royalty 

             ข้อที่ 30 สนทนาธรรมตามกาล ( กาเลน ธมฺมสากจฺฉา : กาเลนะ 
ธัมมะสากัจฉา Regular discussion of the Dhamma .)              
             การได้สนทนากันเรื่องธรรม ท าให้ขยายขอบเขตการเรียนรู้ 
แลกเปลี่ยนความรู้ และได้รู้ในสิ่งใหม่ ๆ ที่เราอาจนึกไม่ถึง หรือเป็นการเผื่อแผ่
ความรู้ที่เรามีให้แก่ผู้อื่นได้ทราบด้วย ก่อนที่จะสนทนาธรรม ควรต้องพิจารณา
และค านึงถึงสิ่งต่อไปนี้คือ ต้องรู้เรื่องที่จะพูดดี  พูดเรื่องจริง มีประโยชน์ เป็น
ค าพูดที่ไพเราะพูดด้วยความเมตตา ไม่พูดจาโอ้อวด หรือยกตนข่มท่าน 

                                                        
Shutter Stock free Royalty 



68 
 

             ข้อที่ 31: บ าเพ็ญตบะ( ตโป จ :ตะโป จะ  Practising Austerities.) 
             ตบะโดยความหมายแปลว่า ท าให้ร้อน ไม่ว่าด้วยวิธีใด การบ าเพ็ญ
ตบะหมายความถึงการส ารวมกายใจ  ท าให้กิเลส คือความรุ่มร้อน อยากได้สิ่ง
ต่าง ๆ หมดไป หรือเบาบางลง ลักษณะการบ าเพ็ญตบะมีดังนี้ 

              1. มีใจส ารวมในอินทรีย์ทั้ง 6 (อายตนะภายใน 6 อย่าง) ได้แก่ ตา 
หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ไม่ให้หลง ติดอยู่กับสัมผัสภายนอกมากเกินไป ไม่ให้
กิเลสครอบง าใจเวลาที่รับรู้อารมณ์ผ่านอินทรีย์ทั้ง 6 (อินทรีย์สังวร) 

       2. การประพฤติรักษาพรหมจรรย์ เว้นจากการร่วมกามกิจทั้งปวง 

  3. การปฏิบัติธรรม  คือการเรียนรู้และเข้าใจหลักธรรม ความจริง
ของธรรมชาต ิ

 
ShutterStock  free royalty 

 



69 
 

            ข้อที่ 32: ประพฤติพรหมจรรย์ (พฺรหฺมจริยญฺจ :พรหมะจะริยัญจะ 
Practising the Brahma-faring.) 
            ค าว่าพรหมจรรย์หมายความถึง การประพฤติธรรมอันประเสริฐ 
ลักษณะของธรรมท่ีถือว่าเป็นการประพฤติพรหมจรรย์นั้น (ไม่ใช่ว่าต้องบวชเป็น
พระ) มีอยู่ดังน้ีคือ 

     1. ให้ทาน บริจาคทานไม่ว่าจะเป็นทรัพย์ สิ่งของ เงินทอง หรือปัญญา 
     2. ช่วยเหลือผู้อื่นในกิจการงานที่ชอบ ที่ถูกที่ควร (เวยยาวัจจมัย) 
     3. รักษาศีล 5 คือไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักขโมย ไม่ท าผิดในกาม ไม่พูดปด   

ไม่ดื่มน้ าเมา (เบญจศีล) 
     4. มีเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขากับคนที่เราต้องพบปะด้วยทุกคน 

(อัปปมัญญา) 
     5. งดเว้นจากการเสพกาม (เมถุนวิรัติ) 
     6. ยินดีในคู่ของตน คือการมีสามีหรือภรรยาคนเดียว (สทารสันโดษ) 
     7. เพียรพยายามที่จะละความชั่ว ไม่ท้อถอยในความบากบั่น (วิริยะ) 
     8. รักษาซึ่งศีล ๘ คือ ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักขโมย ไม่ร่วมประเวณี ไม่พูดปด 

ไม่ดื่มน้ าเมา ไม่บริโภคอาหารตั้งแต่เที่ยงวันเป็นต้นไป ไม่ฟ้อนร า ขับร้อง 
บรรเลงดนตรี ดูการละเล่น ใช้ของหอมหรือเครื่องประดับ ไม่นอนบนที่สูงใหญ่ 
หรูหรา (อุโบสถ) 

     9. ใช้ปัญญาเห็นแจ้งใน ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค (อริยธรรม) 
     10. ศึกษาปฏิบัติในศีล สมาธิ ปัญญา ให้รู้แจ้งเห็นจริง (ไตรสิกขา) 

 
123rf  free royalty 



70 
 

            ข้อที่ 33: เห็นอริยสัจ (อริยสจฺจานทสฺสน :อะริยะสัจจานะทัสสะนะ 
Seeing the Four Noble Truths.) 
            อริยสัจ หมายถึงความจริงอันประเสริฐ หลักแห่งอริยสัจมีอยู่  4 
ประการ 

     1. ทุกข์ คือความไม่สบายกายไม่สบายใจ สัตว์โลกทุกผู้ทุกนามต้องมี
ความทุกข์ที่เป็นอาการ หรือเกิดจากสภาพแวดล้อม คือ ความโศกเศร้า (โสกะ) 
ความร าพันด้วยความเสียใจ (ปริเทวะ) ความเจ็บไข้ได้ป่วย (ทุกขะ) ความ
เสียใจ (โทมนัสสะ) ความท้อแท้ สิ้นหวัง คับแค้นใจ (อุปายาสะ) การตรอมใจ 
ผิดหวังจากสิ่งที่ไม่รัก (อัปปิเยหิ สัมปโยคะ) การพลัดพรากจากสิ่งที่รัก (ปิเยหิ 
วิปปโยคะ) ความหม่นหมองเม่ือปรารถนาแล้วไม่ได้สิ่งนั้น (ยัมปิจฉัง นลภติ) 

      2. สมุทัย คือเหตุที่ท าให้เกิดทุกข์  ต้นตอของทุกข์ก็อยู่ที่ใจของเรา
ด้วยนั่นก็คือความอยาก  หรือตัณหา ๓ อย่าง คือ ความอยากได้ หมายรวมถึง
อยากทุกอย่างที่น ามาสนองสัมผัสทั้ง ๕ และกามารมณ์ (กามตัณหา)   ความ
อยากเป็น คือความอยากเป็นโน่นเป็นนี่ (ภวตัณหา) ความไม่อยากเป็น คือความ
ไม่พอใจในสิ่งที่ตัวเองเป็นอยู่ (วิภวตัณหา) 

       3.นิโรธ คือความดับทุกข์  ความหลุดพ้น 

       4.มรรค คือข้อปฏิบัติ หรือหนทางที่น าไปสู่การดับทุกข์   มี 8 
ประการคือ ความเห็นชอบ เช่นความศรัทธาในเบื้องต้นต่อหลักธรรม ค าสอน 
(สัมมาทิฏฐิ) ความด าริชอบ หรือความคิดชอบ มีความคิดที่ถูกต้อ งตาม
หลักธรรม (สัมมาสังกัปปะ)  เจรจาชอบ คือการไม่พูดโกหก ไม่พูดส่อเสียด ไม่
พูดค าหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้อ (สัมมาวาจา)  ท าการงานชอบ คือการกระท าที่ไม่
ผิดหลักศีลธรรม (สัมมากัมมันตะ)  เลี้ยงชีพชอบ คือการท ามาหากินในทางที่ถูก 
ไม่เบียดเบียนหรือท าความเดือดร้อนให้กับผู้อื่น (สัมมาอาชีวะ)ความเพียรชอบ 

https://en.wikipedia.org/wiki/Four_Noble_Truths


71 
 

คือการพยายามท าในสิ่งที่ถูกต้อง (สัมมาวายามะ)ความระลึกชอบ คือมีสติตั้งมั่น
ในสิ่งที่ถูกต้อง (สัมมาสติ) จิตตั้งมั่นชอบ คือมีจิตที่มีสมาธิ ไม่วอกแวก หรือคิด
ฟุ้งซ่าน (สัมมาสมาธิ) 

 
Pininterest 

 

            ข้อที่ 34 ท าให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน (นิพฺพานสจฺฉิกิริยา จ : นิพพานะ
สัจฉิกิริยา จะ Attainment of Nirvana.) 

     คือให้เข้าใจเรื่องนิพพาน ว่านิพพาน คือ ภาวะของจิตที่ดับกิเลสได้
หมดสิ้น หลุดจากอ านาจกรรม และไม่ต้องวนเวียนอยู่ในสังสารวัฏอีก พ้นจาก
ความทุกข์     

                      
123rf  Clipart 

https://en.wikipedia.org/wiki/Nirvana


72 
 

             ข้อที่ 35 มีจิตไม่หวั่นไหวในโลกธรรม ( ผุฏฺฐสฺส โลกธมฺเมหิ จิตฺต  
ยสฺส น กมฺปต :  ผุฏฺฐัสสะ โลกะธัมเมหิ จิตตัง ยัสสะ นะ กัมปะตะ   Mind free 
of Worldly Vicissitudes.)  
             ค าว่าโลกธรรม มีความหมายถึงเรื่องราวที่เกิดขึ้นอยู่เป็นประจ าบน
โลกนี้  ไม่ควรมีจิตหวั่นไหวต่อลาภ ยศ สรรเสริญ สุข  ลักษณะของโลกธรรมมี 
8 ประการคือ 

            1.การได้ลาภ  และ 2.การเสื่อมลาภ  เมื่อมีลาภผลก็ย่อมมีความเสื่อม
เป็นธรรมดา 

        3.การได้ยศ และ 4.การเสื่อมยศ  เพราะเป็นสิ่งสมมุติขึ้นมาทั้งนั้น 

            5.การได้รับค าสรรเสริญและ 6.ค าดุด่า เกลียดชัง ที่ใดมีคนนิยม
ชมชอบ สรรเสริญเยินยอ  ที่นั่นก็ย่อมต้องมีคนเกลียดชังเป็นเรื่องธรรมดา 

            7.การได้รับความสุขและ  8.ความทุกข์  ที่ใดมีสุขที่นั่นก็จะมีทุกข์
ตามมาด้วย 

       

 
123rf free royalty 

 



73 
 

            ข้อที่ 36 มีจิตไม่เศร้าโศก ( อโสก  : อะโสกัง Sorrowlessness.) 
            มีเหตุอยู่ 2 ประการที่ท าให้จิตเราต้องโศกเศร้าคือ 

     1.ความโศกเศร้าที่เกิดเนื่องมาจากความรัก  และการพลัดพรากจาก
สิ่งอันเป็นที่รัก 

     2.ความโศกเศร้าที่เกิดจากความใคร่ 

     วิธีท าให้จิตใจไม่โศกเศร้า  

     1.ใช้ปัญญาพิจารณาอยู่เนือง ๆ ถึงความไม่เที่ยงในสิ่งทั้งหลาย และ
ร่างกายของตน 

     2.ไม่ยึดมั่นในตัวตน หรือความจีรังยั่งยืน ในคนหรือสิ่งของว่าเป็นของ
เรา 

     3.ทุกอย่างในโลกเปลี่ยนแปลงทุกขณะ แม้ร่างกายของตนก็ใช้เป็น
เพียงที่อาศัยชั่วคราวเท่าน้ัน 

     4. ทุกสิ่งในโลกนี้เป็นของไม่เที่ยงแท้แน่นอน ย่อมมีการเกิดขึ้นและ 
ดับไปได้เป็นธรรมดา 

 
123rf  free royalty 



74 
 

          ข้อที่ 37 มีจิตปราศจากกิเลส ที่ท าให้ขุ่นข้องหมองใจ (วิรช  : วิระชัง 
Free of Subtle Defilements.) 

   กิเลส  คือ สภาพท่ีท าให้จิตเศร้าหมอง ได้แก่  ความโลภ(ราคะ) ความ 

โกรธ(โทสะ) ความหลง(โมหะ) ซึ่งอาจแบ่งย่อยออกเป็น   

   1.ราคะ   หรือความโลก สามารถแบ่งย่อยออกได้เป็น 

     - ความโลภอย่างแรงจนแสดงออกมา เช่นการลักขโมย ปล้น จี้ ข่มขืน 
(อภิชฌาวิสมโลภะ) 

     - ความเพ่งเล็งจะเอาของคนอื่นมาเป็นของตัว มีใจอยากได้ของคนอื่น
แต่ยังไม่ถึงกับแสดงออก (อภิชฌา) 

     - ความอยากได้ในทางไม่ชอบ เช่นการยอมรับสินบน การทุจริตเพื่อ
แลกกับการมีทรัพย์ (ปาปิจฉา) 

     - ความมักมากเห็นแก่ได้ ด้วยการเอามาเป็นของตนจนเกินพอดี เอา
ประโยชน์ใส่ตัวโดยไม่ค านึงถึงคนอื่น (มหิจฉา) 

     - ความยินดีในกาม ก็คือยังไม่สามารถละกิจกรรมทางเพศได้ ยังมี
ความรู้สึก มีแรงกระตุ้น มีความพอใจในเร่ืองเพศ (กามราคะ) 

     - ความยินดีในรูปธรรมอันประณีต ก็คือติดอยู่ในอารมณ์ของรูปฌาน 
ปรารถนาในรูปของภพเมื่อท าสมาธิขั้นสูงขึ้นไป (รูปราคะ) 

     - ความยินดีในอรูปฌาน ก็คือติดอยู่ในอารมณ์ของอรูปฌานเมื่อท า
สมาธิถึงภพของอรูปพรหม (อรูปราคะ) 

   2.โทสะ    หรือความโกรธ สามารถแบ่งย่อยออกได้เป็น 
     - พยาบาท คือการผูกใจอาฆาต มีใจที่ไม่หวังดี การจองเวร 
     - โทสะ คือการคิดหมายท าร้าย เนื่องด้วยมีใจพยาบาท 
     - โกธะ คือความโกรธ ความเดือดร้อนใจ ซึ่งล้วนเป็นเหมือนไฟที่เผา

ตัวเอง 



75 
 

       - ปฏิฆะ คือความขัดใจ ความไม่พอใจอันท าให้อารมณ์หงุดหงิด 
     3.โมหะ หรือความหลง  สามารถแบ่งย่อยออกได้เป็น 
       - ความเห็นผิดเป็นชอบ เช่นการไม่เชื่อในเรื่องบาป บุญ (มิจฉาทิฐิ) 
       - ความหลงผิด ไม่รู้ตามความเป็นจริง (โมหะ) 
       - การเห็นว่ามีตัวตน เช่นการเชื่อสิ่งที่เห็นด้วยตาเปล่าเท่านั้น 

(สังกายทิฏฐิ) 
       - ความสงสัย คือสงสัยในค าสั่งสอนในเรื่องการปฏิบัติเพื่อความพ้น

ทุกข์ (วิจิกิจฉา) 
       - การยึดถืออย่างงมงาย เช่น การไปไหว้ต้นไม้ ขอลาภ (สีลัพพตปรามาส) 
       - ความถือตัว คือการส าคัญตัวเองผิดว่าเป็นอย่างโน้นเป็นอย่างนี้ 

(มานะ) 
       - ความฟุ้งซ่าน คือการท่ีจิตใจวอกแวก คิดไม่เป็นสาระ ไม่อยู่กับร่อง

กับรอย ไม่มีสมาธิ หรือการท าสมาธิไม่นิ่ง (อุทธัจจะ) 
       - ความไม่รู้จริง คือการที่รู้แค่ผิวเผิน หรือการทึกทักเอาเอง ไม่

ปฏิบัติตามหลักพระธรรม ยังไม่เกิดปัญญา (อวิชชา) 

                          
 



76 
 

            ข้อที่ 38 มีจิตเกษม ( เขม  :เขมัง Blissful Mind.) 
            เกษม หมายถึงมีความสุข สบาย มีจิตเกษมก็คือมีจิตที่เป็นสุข ในที่นี้
หมายถึงการละกิเลส ซึ่งเป็นเครื่องผูกรัดจิตใจ 4 ประการคือ 

1. การละกามโยคะ คือการละความยินดีในกามคุณ วัตถุ  และ
สิ่งมีชีวิตทั้งหลาย 

2. การละภวโยคะ คือการละความยินดีในภพ โดยเห็นว่าทุกสิ่งไม่คง
อยู่ตลอดไป 

3. การละ ทิฏฐิโยคะ คือการละความยินดีในความเห็นผิดเป็นชอบ 
4. การละอวิชชาโยคะ คือการละความยินดีในอวิชชาทั้งหลาย และ 

ความไม่รู้ทั้งหลาย  โดยให้มุ่งปฏิบัติเพ่ือปัญญาท่ีรู้แจ้งเห็นจริง 
 

 
Panotthorn Phuhual,  Shutterstock  ปลอดลิขสิทธิ ์

แหล่งข้อมูล 

 พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). "พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์". 
 พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). "พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม". 
 http://www.dhammalife.com/dhamma/vocab/vocab26.htm 
 https://www.tsemrinpoche.com/tsem-tulku-rinpoche/external-

article/mangala-sutta 
 https://en.wikipedia.org/wiki/Ma%E1%B9%85gala_Sutta 

http://84000.org/tipitaka/dic/
http://84000.org/tipitaka/dic/
http://www.dhammalife.com/dhamma/vocab/vocab26.htm
https://www.tsemrinpoche.com/tsem-tulku-rinpoche/external-article/mangala-sutta
https://www.tsemrinpoche.com/tsem-tulku-rinpoche/external-article/mangala-sutta


77 
 

บทท่ี 14 

กีสีลสตูร : ขันติ โสรัจจะ 

ความอดทนและสงบเสงี่ยม 

(Khanti Soracca: Gentleness and forbearance) 

 
Pixabay.com  free image 

 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “บุคคลใด จะเป็นที่เคารพนับถือของผู้พบเห็น  
อยากคบค้าสมาคมด้วย ก็เพราะคุณธรรมประจ าใจ  คือ ความอดทน(ขันติ) และ 
ความสงบเสงี่ยม (โสรัจจะ) ซึ่งจะส่งเสริมบุคลิกลักษณะ ให้เป็นคนมีเหตุผล  
หนักแน่น มั่นคง น่ารักน่านับถือ สุภาพเรียบร้อย มีน้ าใจงาม  ไม่ก่อการทะเลาะ
วิวาท  สามารถรักษาสภาพปกติไว้ได้ เมื่อถูกกระทบด้วยสิ่งไม่พึงปรารถนา” 

            ขันติ  คือ ความอดทน ทนทาน  อดกลั้น ข่มใจ ยับยั้ง ไม่หยาบคาย 
ถ่อมตน เพราะรู้เท่าทันอารมณ์ หักห้ามใจไม่ตอบโต้ ไมลุ่อ านาจความโลภ โกรธ หลง 
และให้อภัยผู้เป็นต้นเหตุแห่งความไม่พอใจ(Khanti:patience, forbearance, 
tolerance, endurance) 

1. อดทนต่อความยากล าบากตรากตร า เช่นความล าบากในการท างาน  
ความหนาว ความร้อน ความหิว  ความอ่อนเพลีย 



78 
 

2. อดทนต่อความทุกข์เวทนา เช่น ความเจ็บปวดจากการบาดเจ็บหรือ
การป่วยไข ้  

3. อดทนต่อความเจ็บใจ  และสิ่งไม่พอใจต่ออารมณ์  เช่น สิ่งไม่น่า
พอใจที่เข้ามาทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ การล่วงเกินของผู้อื่น เช่น ค าจาบจ้วง   
ค าด่าว่านินทากระแทกแดกดันที่ท าให้เจ็บใจ  

4. อดทนต่ออ านาจความอยาก เช่น ความอยากได้อยากมีอยากเป็น 
ความโลภ โกรธ หลง  ความสนุกสนาน  การได้ผลประโยชน์ในทางที่ไม่ควร  

            ผู้ที่ขาดขันติ อาจขาดสติเดือดดาล ด่าว่าหรือท าร้ายผู้อื่น น ามาสู่
ความเดือดร้อนต่อตนเองและสังคม 

            โสรัจจะ  คือ ความ สงบเสงี่ยม อ่อนน้อมถ่อมตน ไม่หยิ่งผยอง 
ล าพอง  ไม่ล่วงละเมิดผู้อื่นทั้งทางกาย วาจา และใจ ท าให้เป็นคน น่านับถือ           
มีวัฒนธรรม  (Soracca: modesty, meekness) 

 

แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎกเล่มที่ ๓๔  พระอภิธรรมปิฎกเล่มที่ ๑ ธรรมสังคณีปกรณ์ 
http://www.84000.org/tipitaka/read/?34/860 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.84000.org/tipitaka/read/?34/860


79 
 

บทที่ 15 

สติสูตร: สติ สัมปชัญญะ 

คุณธรรมเพื่อความไม่ประมาท 

(Sati Sutta    : Awareness, Mindful  ) 

 
123rf.com Royalty free 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “การท าอะไรนั้น ต้องมีสติและสัมปชัญญะ
อยู่เสมอ ทั้งการเดินก้าวไปข้างหน้าหรือถอยหลัง ขณะเหลียวซ้ายแลขวา ขณะ
ก าลังกิน ดื่ม เคี้ยว หรือลิ้มรส ขณะถ่ายอุจจาระ ปัสสาวะ ขณะที่ เดิน ยืน นั่ง 
หลับ ตื่น พูด และอยู่นิ่ง  หรือ ขณะที่งอ อวัยวะเข้าและออก” 

            สติ คือความระลึก ก่อนคิด ก่อนพูด ก่อนท า(Sati: mindfulness 
awareness ) 

            สัมปชัญญะ  คือ ความตระหนักรู้ชัดขณะก าลังท า ไม่เลื่อนลอย ไม่
หลงลืม (Sampchaya : conscience conscious knowingness cognizance, 
clear comprehension, clarity of consciousness, awareness) 



80 
 

            1. ตระหนักในจุดหมาย (สาตถกสัมปชัญญะ) คือ รู้ชัดว่ามีประโยชน์  
รู้ชัดว่าอะไรเป็นจุดมุ่งหมายของการกระท านั้น (clear comprehension of 
purpose) 
             2. ตระหนักในความเหมาะสมเกื้อกูล (สัปปายสัมปชัญญะ) คือรู้ตัว
ตระหนักชัดว่าสิ่งของนั้น การกระท านั้น ที่ที่จะไปนั้น เหมาะกันกับตน จึงใช้ จึง
ท า จึงไป หรือเลือกให้เหมาะ - clear comprehension of suitability) 
             3. ตระหนักในงานของตน (โคจรสัมปชัญญะ) คือ รู้ตัวตระหนักชัด
อยู่ตลอดเวลาถึงสิ่งที่หน้าที่ เป็นจุดของเรื่อง  ที่ตนกระท า ไม่ว่าจะไปไหนหรือ
ท าอะไรอื่น ก็ไม่ปล่อยให้เลือนหายไป - clear comprehension of the 
domain) 
             4.ตระหนักในตัวเนื้อหาสภาวะ ( อสัมโมหสัมปชัญญะ)  รู้ชัดว่าไม่
หลง หรือไม่หลงใหลฟั่นเฟือน คือเมื่อท าอะไร ก็รู้ตัวตระหนักชัดในสิ่งที่กระท า
นั้น ไม่หลง ไม่สับสน - clear comprehension of non-delusion, or of 
reality) 

แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎกเล่มที่ ๓๕  พระอภิธรรมปิฎกเล่มที่ ๒วิภังคปกรณ์ 
http://84000.org/tipitaka/read/?35/612 

 

 

 

 

 

 



81 
 

บทที่ 16 

สาราณียธรรม    

หลักการอยู่ร่วมกัน.ลดความขัดแย้งในสังคม  

 (Saraniya Dhamma : Principles on Harmony in the Groups ) 

 
ClipartLibrary, free clipart 

                
            ในสมัยพระพุทธเจ้าเมื่อราว 2,600 ปีก่อน สังคมอินเดียมีความ
ขัดแย้งทะเลาะวิวาท จนมีการก่อสงครามรบฆ่าฟันกันรุนแรง เหมือนใน
สังคมไทยและโลกในปัจจุบัน  พระพุทธเจ้าทรงแนะน าวิธีลดความขัดแย้ง สร้าง
ความสามัคคี  โดยใช้สาราณียธรรม(ธรรมเป็นเหตุให้ระลึกถึงกัน ) ท าให้เป็นที่
รัก ท าให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพื่อความสงเคราะห์กัน เพื่อความไม่วิวาทกัน เพื่อ
ความสามัคคีกัน เพื่อความเป็นอันเดียวกัน  ไม่ริษยา ไม่ชิงดีชิงเด่นต่อกัน รู้จัก
แบ่งปัน เอื้อเฟื้อ คือ 



82 
 

            1. คิดให้ความเมตตา (เมตตากายกรรม)คือ มีไมตรีจิตต่อกัน 
ช่วยเหลือกิจธุระของสมาชิกด้วยความเต็มใจ จริงใจ  แสดงกิริยาสุภาพ เคารพ
นับถือกัน ทั้งต่อหน้าและลับหลัง (Metta-kayakamma : friendly action) 

            2.ใช้ค าพูด ที่ให้ความเมตตา (เมตตาวจีกรรม) มีไมตรีจิตต่อกันทาง
วาจา คือช่วยบอกแจ้งสิ่งที่เป็นประโยชน์ สั่งสอน แนะน าตักเตือนด้วยความหวังด ี
มีมิตรไมตรี กล่าววาจาสุภาพ แสดงความเคารพนับถือซึ่งกันและกัน ทั้งต่อหน้า
และลับหลัง (Metta-vacikamma: : friendly speech ) 

            3.ท าใจให้ความเมตตา (เมตตามโนกรรม) มีไมตรีจิตต่อกันอย่าง
จริงใจ คือตั้งจิตปรารถนาดีต่อกัน คิดท าสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่กัน มองกันในแง่ดี 
มีหน้ าตาท่ าทาง  ยิ้ มแย้มแจ่ม ใส  มี ความชื่ นชมยิ นดีต่ อกั น  (Metta-
manokamma : friendly thoughts)   

            4.ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน (สาธารณโภคี) แบ่งปันสิ่งของและประโยชน์         
ที่ได้รับมาอย่างยุติธรรมเสมอภาค ให้ใช้สอยบริโภคร่วมกัน ไม่ เอาเปรียบ            
ไม่แบ่งแยกพวกเขาพวกเรา เอื้อเฟื้อ ช่วยเหลือผู้ด้อยโอกาส  ประสานประโยชน์  
สละประโยชน์ส่วนตนเพื่อประโยชน์สาธารณะส่วนรวม ไม่เห็นแก่ประโยชน์
ส่วนตัวทั้งต่อหน้าและลับหลัง (Sadharana-bhogi : sharing of gains )  

             5.มีความเท่าเทียมเสมอกัน (สีลสามัญญตา ) ปฏิบัติตามกฎหมาย 
กติกา ระเบียบแบบแผน ประพฤติสุจริตถูกระเบียบวินัย อย่างเสมอเท่าเทียมกัน
กับเพื่อนสมาชิกทั้งหลาย ไม่ท าตนให้เป็นที่น่ารังเกียจหรือท าลายหมู่คณะ        
(Sila-samannata : moral harmony) 

             6.ไม่ดื้อรั้นเอาแต่ความคิดวิธีการของตนเป็นใหญ่ (ทิฏฐิสามัญญตา) 
หาจุดร่วมหลีกเลี่ยงจุดต่าง ยอมรับในเหตุผลความคิดวิธีการของผู้อื่น ปรับมุมที่



83 
 

เห็นต่างให้ตรงกัน  หาข้อสรุปส่วนที่ยอมรับได้ทุกฝ่าย  มีความเห็นถูกต้องดีงาม
ในทางเดียวกัน  คิดในสิ่งตรงกันคล้ายกัน  ปรึกษาหารือกันด้วยเหตุผล เพื่อ
ประโยชน์ส่วนรวม  ให้ความเคารพ และให้เกียรติต่อความคิดของผู้อื่น มี
ความเห็นร่วมกัน (Ditthi-samannata : harmony of views) 

 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๘  พระวินัยปิฎก เล่มที่ ๘ ปริวาร 
http://84000.org/tipitaka/read/v.php?B=08&A=6308&Z=6335  (D. III. 245) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://84000.org/tipitaka/read/v.php?B=08&A=6308&Z=6335


84 
 

บทที่ 17 

นีวรณสูตร : นิวรณ์ 5   

สิ่งกีดกั้นทีท่ าให้ไม่บรรลุถึงความดี  

 (Nivarana:  Five Hindrances) 

 
Dreamstime.com Royalty free 

             พระพุทธเจ้าทรงสอนแก่ภิกษุทั้งหลาย  ว่า “สิ่งที่กีดกั้นการท าความ
ดี หรือ นิวรณ์  ซึ่งจะมาครอบง าจิต ท าให้ไม่เกิดปัญญา ท าให้มืดมองไม่เห็น  
ปิดกั้นไม่ให้บรรลุความดี     เหมือนก้อนหินที่กั้นล าน้ ามิให้กระแสน้ าไหลได้
โดยสะดวก นั้น  มี 5 ประเภท คือ                    

             1.ความยินดีพอใจติดใจในกาม  หลงใหลใฝ่ฝัน  ในรูป รส กลิ่น เสียง 
ที่มาถูกต้องกาย ในกามโลกีย์ทั้งปวง (กามฉันทะ) เช่น ความใคร่ ความก าหนัด 
ความเพลิดเพลินหมกมุ่นในกาม (Kamacchanda: Seeking for pleasure 
through the fife sense of sight, sound, smell, test and physical 
feeling, Sensory desire,  hindrance of sensual desire)  

https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%89%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%97%E0%B8%B0&action=edit&redlink=1


85 
 

             2. ความพยาบาทปองร้าย (พยาปาทะ) เช่นความคิดร้าย  ความไม่
พอใจจากการไม่ได้สมดังปรารถนาในสิ่งที่ต้องการ  เหมือนคนที่ถูกทัณฑ์ทรมาน
อยู่  มีความขุ่นเคืองแค้นใจ อาฆาต มุ่งประทุษร้าย (Vpapada: , Feeling of 
hostility, resentment, hatred and bitterness, hindrance of ill will) 

             3. ความท้อถอย (ถีนมีธะ) คือ ความหดหู่ เซื่องซึม ขี้เกียจ ท้อแท้ 
อ่อนแอ ไร้ก าลังกายใจ ซบเซา หมดอาลัย ไม่ฮึกเหิม (Thina-middha :  
Half-hearted action with little of no effort or concentration, 
hindrance of sloth and torpor) 

             4. ความคิด ฟุ้งซ่าน ร้อนใจ (อุทธัจจกุกกุจจะ) เช่น ความคิดซัดส่าย 
ร าคาญใจ ไม่สงบนิ่ง (Uddhacca-kukkucca : Restless and worry, the 
inability to calm the mind and focus one’s energy, hindrance of 
restlessness) 
             5. ความลังเลสงสัย (วิจิกิจฉา) เช่น ความไม่แน่ใจ สงสัย กังวล 
กล้าๆกลัวๆ ไม่เต็มที่ ไม่มั่นใจ ( Vicikiccha :  Doubt, Lack of conviction 
or trust in one’s ability ,hindrance of doubt) 

             พระพุทธเจ้าทรงเปรียบเทียบว่า กามฉันทะ เหมือนน้ าที่ถูกสีย้อมผ้า 
พยาบาท เหมือนน้ าที่ก าลังเดือด  ถีนมิทธะ เหมือนน้ าที่มีจอกแหนปกคลุมอยู่   
อุทธัจจะกุกกุจจะ เหมือนน้ าที่เป็นคลื่น วิจิกิจฉา เหมือนน้ าที่มีโคลนตม เมื่อน้ า
ในสระแห่งใด มีสีย้อมผ้า มีฟองน้ าเดือด มีจอกแหนปกคลุมอยู่ มีคลื่น หรือมี
โคลนตมอยู่  น้ าในสระนั้นย่อมไม่ใส มองไม่เห็นใต้น้ าโดยสะดวก   

แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๙  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๑๑สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=19&A=2941&Z=2967 

https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%9E%E0%B8%A2%E0%B8%B2%E0%B8%9A%E0%B8%B2%E0%B8%97&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%88%E0%B8%B4%E0%B8%81%E0%B8%B4%E0%B8%88%E0%B8%89%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=19&A=2941&Z=2967


86 
 

บทท่ี 18 

สังคหสูตร: สังคหวัตถุ 4 

หลักการครองใจคน 

(Sangahavatthu : four ways of being inclusive) 

 
Clipart Library  free royalty 

           สังคหวัตถุ แปลว่า วัตถุแห่งการสงเคราะห์กัน, เครื่องยึดเหนี่ยวน้ าใจ
กันในสังคม หมายถึง หลักในการยึดเหนี่ยวใจกันไว้ วิธีท าให้คนรัก เป็นหลักการ
สังคมสงเคราะห์ ซึ่งเป็นเครื่องประสานใจและเหนี่ยวรั้งใจคนให้เป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกันได้ และท าให้อยู่กันด้วยความรักความปรารถนาดีต่อกัน เหมือนสลัก
เพลาควบคุมรถที่แล่นไปอยู่ได้    

            พระพุทธเจ้าทรงสอนเรื่องสังคหวัตถุ 4  ตอน สังคหสูตร ว่า 

                    “ทานญฺจ เปยฺยวชฺชญฺจ อตฺถจริยา จ ยา อิธ  

                     สมานตฺตตา จ  ธมฺเมสุ ตตฺถ ตตฺถ ยถารห ”  

            “การให้ทาน พูดจาไพเราะ ประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ และความ
เป็นผู้มีตนสม่ าเสมอในธรรมทั้งหลาย เป็นสิ่งที่ควรกระท า” (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/32/51) 



87 
 

1. ทาน คือการให้และเสียสละ  (Dana: Giving, Being Kind, 
Generosity)   

2. ปิยวาจา คือการเป็นผู้ใช้วาจาน่ารัก ใช้ค าพูดไพเราะที่ดีมีประโยชน์ 
(Piyavaca: Kind Speech, amicable speech, polite words) 

3. อัตถจริยาคือการประพฤติประโยชน์ ช่วยเหลือ  (Atthacariya: 
Helpful action, Taking care, Beneficial actions)   

4. สมานัตตา ความเป็นผู้มีตนเสมอ  มีความสม่ าเสมอ เป็นกันเอง 
(Samanattata: Equality, participation, putting oneself in 
communion with others ,not taking advantage of others, 
Impartially) 

           ถ้าผู้ใดมีธรรมทั้ง 4 ข้อดังกล่าว ก็จะเป็นบัณฑิต เป็นใหญ่ และน่า
สรรเสริญ  ถ้าผู้ใดไม่มีธรรมทั้ง 4 ข้อดังกล่าว ก็ไม่ควรนับถือผู้นั้น   

           การท าตนให้เป็นที่รักอยู่ร่วมกันในสังคมนั้น   ต้องรู้จักการให้และ
แบ่งปัน  รู้จักพูดจาด้วยถ้อยค าไพเราะ พูดให้เกิดก าลังใจ ส่งเสริมสนับสนุนการ
ท าความดี  ใช้ค าพูดที่ก่อให้เกิดความสามัคคี  รู้จักท าตัวให้เป็นประโยชน์ต่อคน
อื่นและส่วนรวม  และรู้จักวางตนให้เสมอต้นเสมอปลาย ไม่ลืมตัวเม่ือเป็นใหญ่   

            การให้ทานมี 3 ประเภท คือ 

      1.อามิสทาน คือการให้วัตถุสิ่งของ เช่น อาหาร  เสื้อผ้า ยารักษาโรค  
ที่พักอาศัย บ้าน ที่ดิน เงินทอง หรือบริการต่างๆ (Amisa Dana: The gift of 
material things) 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%B4%E0%B8%AA%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99


88 
 

        2.ธรรมทาน คือการให้ที่ไม่เป็นวัตถุสิ่งของ ได้แก่ ให้สติ ให้ธรรมะ 
สอนคุณธรรม ให้ก าลังใจ ให้วิชาความรู้  ช่วยดึงออกจากหนทางที่ผิด  
(วิทยาทาน) (Dharma dana : the gift of truth) 

       3.อภัยทาน คือ การช่วยดูแลรักษาชีวิต ช่วยคนหรือสัตว์ในภาวะ
ยากล าบาก ช่วยสิ่งมีชีวิตออกจากที่คุมขัง และการยกโทษให้ โดยไม่พยาบาท
จองเวร  ซึ่งเป็นทานที่ให้ได้ยาก โดยเฉพาะการให้อภัยศัตรูหรือผู้ที่ท าร้ายตน
อย่างสาหัส (Abhaya dana: the gift of life) 
 
 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๑  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๑๓ อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต 
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=21&A=863&Z=876 
 

 

 

 

 

 

 

 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%97%E0%B8%A2%E0%B8%B2%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%A0%E0%B8%B1%E0%B8%A2%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99


89 
 

บทที่ 19 

สิงคาลกสตูร1 : ทิศ 6  

บุคคลที่ควรบูชา 6 ประเภท 

(Sigalovada Sutta 1  : The Layperson’s Code of Discipline , Six Directions) 

 
Buddhanet.net 

            เช้าวันหนึ่ง ขณะที่พระพุทธเจ้าเสด็จฯ บิณฑบาตที่กรุงราชคฤห์   
ทรงเห็นชายหนุ่มลูกเศรษฐีคนหนึ่งชื่อ สิงคาลกะ  ก าลังกราบไหว้ทิศทั้ง 6  คือ 
ทิศเบื้องหน้า ทิศเบื้องขวา ทิศเบื้องหลัง ทิศเบื้องซ้าย ทิศเบื้องล่าง ทิศเบื้องบน 
พระพุทธเจ้าจึงทรงถามว่า สิงคาลกะก าลังท าอะไรอยู่ แล้วได้รับค าตอบว่า  
ก าลังไหว้ทิศทั้ง 6  ตามค าสั่งของบิดาก่อนที่บิดาจะเสียชีวิต 

            พระพุทธเจ้าจึงทรงบอกว่า ชาวพุทธเขาไม่ไหว้บูชากันแบบนี้  สิงคาล
กะถามว่า  แล้วชาวพุทธไหว้ทิศทั้ง 6 กันอย่างไร? พระพุทธเจ้า ทรงตอบว่า   
ทิศ 6 คือ บุคคล 6 ประเภทที่ควรไหว้ เคารพบูชา คือ     



90 
 

            1. ทิศเบื้องหน้า ได้แก่มารดาบิดา และบุตรธิดา (Parents) โดยบุตร
ธิดาควรบ ารุงบิดามารดาด้วยการเลี้ยงดูท่านอย่างเหมาะสมเพื่อตอบแทนที่ท่าน
เลี้ยงเรามาตั้งแต่เด็ก ช่วยเหลือท าการงานของท่าน ด ารงวงศ์ตระกูล ประพฤติ
ตนให้สมกับเป็นทายาท  และ ท าบุญอุทิศส่วนกุศลเมื่อท่านล่วงลับไป สิ่งที่บิดา
มารดาควรท าต่อบุตรธิดา คือ ห้ามปรามไม่ให้ท าความชั่วและท าความดี ให้
การศึกษาศิลปวิทยา  หาคู่ครองที่เหมาะสมให้  และยกทรัพย์สมบัติให้เมื่อถึง
เวลาสมควร   

            2. ทิศเบื้องขวา ได้แก่ ครูอาจารย์ (Teachers) ที่สั่งสอนวิชาความรู้   
โดยศิษย์ควรแสดงความเคารพด้วยการลุกยืนต้อนรับเมื่อเห็นครูเข้ามา เข้าไปหา
เพื่อรับใช้ท าการงาน  ตั้งใจเล่าเรียน อย่างจริงจังด้วยความเคารพ  ส่วนครู
อาจารย์ควรปฏิบัติต่อศิษย์ โดยแนะน าให้เป็นคนดี สอนให้เข้าใจแจ่มแจ้ง   
ถ่ายทอดวิชาให้หมดสิ้นไม่หวงแหน ยกย่องให้ปรากฏในหมู่คณะ และสร้าง
เครื่องคุ้มภัยในสารทิศ โดย ใช้วิธีการที่เหมาะสมเพื่อให้ศิษย์ประสบความส าเร็จ
ในชีวิต  และปกป้องศิษย์ให้พ้นจากความชั่วร้าย   

             3. ทิศเบื้องหลัง ได้แก่ สามีภรรยา (Spouse)  โดยสามีควรยกย่อง 
ให้เกียรติ ไม่ดูหมิ่น ซื่อสัตย์ ไม่นอกใจ มอบความเป็นใหญ่และหน้าที่ดูแลบ้าน   
ให้ของขวัญในโอกาสที่สมควร ส่วนภรรยา ควรรับหน้าที่ดูแลบ้านเรือนให้
เรียบร้อย  สงเคราะห์ญาติมิตรทั้งสองฝ่าย  ไม่นอกใจ  ดูแลทรัพย์สมบัติที่สามี
หามา และขยันไม่เกียจคร้านในงานทั้งปวง   

              4.ทิศเบื้องซ้าย ได้แก่ เพื่อนผู้เป็นมิตรสหาย (Friends) โดย  
ช่วยเหลือเผื่อแผ่แบ่งปันให้มิตรผู้ขาดแคลนยากล าบาก ใช้วาจาสุภาพมีน้ าใจ 
ต่อกัน ช่วยเหลือเกื้อกูลรักษาผลประโยชน์ของมิตร ท าตนเสมอ ร่วมทุกข์ร่วมสุข   
ซื่อสัตย์จริงใจเห็นอกเห็นใจต่อกัน เมื่อเพื่อนประมาท ช่วยรักษาป้องกันมิให้     



91 
 

หลงผิด ช่วยรักษาทรัพย์สมบัติของเพื่อนไม่ให้สูญหาย เป็นที่พึ่งได้ในคราวมีภัย  
ไม่ละทิ้งในยามทุกข์ยาก นับถือตลอดวงศ์ญาติของมิตร   

             5. ทิศเบื้องล่าง ได้แก่ลูกน้อง กรรมกร บริวาร คนรับใช้ (Servants)   
โดยจัดงานให้ท าตามความเหมาะสมกับความสามารถ ให้ค่าจ้างและความ
เป็นอยู่ให้คุ้มกับงาน จัดสวัสดิการดูแลรักษาเวลาเจ็บไข้ แบ่งปันของกินรส
แปลกประหลาด  และให้มีเวลาหยุดพักผ่อนตามสมควร ส่วนลูกน้องก็ควร             
ตื่นเช้าเริ่มท างานก่อนนาย  เลิกท างานทีหลังนาย  ถือเอาแต่ของที่นายให้    
ขยันท างานให้เรียบร้อยด้วยความซื่อสัตย์  น าเกียรติคุณของนายไปเผยแพร่  
รักษาชื่อเสียงของนาย  

              6. ทิศเบื้องบน ได้แก่ พระสงฆ์ นักบวช (Ascetics) ด้วยการปฏิบัติ
ตามค าสอน ต้อนรับให้ความเคารพ เกื้อกูลสงเคราะห์ด้วยปัจจัย 4 ส่วน
พระสงฆ์ก็จะต้องสอนให้ท าความดี ห้ามปรามการท าความชั่ว อนุเคราะห์ด้วย
ความปรารถนาดี  ให้ฟังสิ่งที่ไม่เคยได้ฟัง ท าสิ่งที่เคยฟังแล้วให้แจ่มแจ้ง และ          
ชี้ทางไปสู่ความสุขความเจริญ  

              วิธีเคารพบูชาทิศทั้ง 6 กระท าได้โดย ละความชั่ว  ที่กระท าด้วย
ความรัก ด้วยความกลัว และด้วยความหลง  คือ เว้นการท าชีวิตให้ตกล่วง 
(ปาณาติบาต) เว้นจากการถือเอาสิ่งที่เจ้าของไม่ให้ (อทินนาทาน) เว้นจากการ
กล่าวเท็จ (มุสาวาท) และเว้นจากท าสิ่งชั่วร้ายเศร้าหมอง(กรรมกิเลส) 
 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๑  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๓ ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=11&A=3923&Z=420 

 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=11&A=3923&Z=420


92 
 

บทที่ 20 

สิงคาลกสูตร2 : อบายมุข 

 ทางเสื่อมของมนุษย์ 

(Sigalovada Sutta 2 : The Layperson’s Code of Discipline, Cause of ruin) 

 
Stock.adobe.com free trial 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนชายหนุ่มลูกเศรษฐีที่ชื่อ สิงคาลกะ ถึงทางเสื่อม
ของมนุษย์ และทางรั่วไหลของทรัพย์สิน (Channels for dissipating wealth) 
เกิดจากอบายมุข 6 อย่าง  คือ เสพสิ่งมึนเมา สารเสพติด (Indulgence in 
toxicants which cause infatuation and heedlessness) , เที่ยวไปใน
เวลาไม่สมควร (Sauntering in streets at unseemly hours) , มัวเมาในมหรสพ
ร้องร าท าเพลง(Frequenting theatrical shows, habitual partying) , เล่น
การพนัน (Indulgence in gambling which cause heedlessness), คบคน
ชั่วเป็นมิตร (association with evil companions) และความเกียจคร้านใน
การท างาน (Habit of idleness) 

 

 



93 
 

            โทษของการเสพสิ่งมึนเมา หรือสิ่งเสพติด คือ   
                      1.เสียเงินไปซื้อสิ่งมึนเมา  เช่น เหล้า  และสารเสพติด 
                   2.เป็นเหตุให้เกิดการทะเลาะวิวาท 
                   3.เป็นบ่อเกิดแห่งโรค 
                   4.เป็นเหตุให้เสื่อมเสียชื่อเสียง 
                   5.เป็นเหตุให้ไม่รู้จักละอาย 
                   6.เป็นเหตุทอนก าลังปัญญาของตนเอง 

         โทษของการพนัน คือ 
                  1.ผู้ชนะย่อมก่อเวร 

                    2.ผู้แพ้ย่อมเศร้าโศกเสียดายทรัพย์ที่สูญไป 
                    3.ความลดน้อยของทรัพย์ในปัจจุบัน 
                    4.ไม่มีใครเชื่อถือถ้อยค าของคนเล่นการพนัน 
                    5.ถูกมิตรอมาตย์หมิ่นประมาท 

                 6.ไม่มีใครอยากแต่งงานด้วย เพราะจะไม่สามารถเลี ้ยง        
                   ครอบครัวได้ 

            โทษของการเที่ยวไปในเวลาไม่สมควร คือ  

                     1.ไม่คุ้มครองรักษาตนเอง เพราะอาจไปพบศัตรู คนร้าย สัตว์   
                       ร้ายหรือขวากหนาม     

                     2.ไม่คุ้มครองรักษาบุตรภรรยา   

                     3.ไม่คุ้มครองรักษาทรัพย์สมบัติ 

                     4.เป็นที่ระแวงของผู้อื่นว่าจะไปท าการไม่เหมาะสม   



94 
 

                     5.มักพูดไม่จริง   

                     6.ได้รับความล าบากจากความทุกข์อันมาก 

             โทษของการมัวเมาในการดูการละเล่นมหรสพ คือ ท าให้ต้องทิ้งงาน 
เสียเวลาท ามาหากินท าไร่ท านา  และไม่มีเวลาดูแลครอบครัว 

                     1.เมื่อมีการเต้นร าที่ไหนต้องไปที่นั่น     

                     2.เมื่อมีการร้องเพลงที่ไหนต้องไปที่นั่น  

                     3.เมื่อมีการเล่นดนตรีที่ไหนต้องไปที่นั่น      

                     4.เมื่อมีการขับเสภา หรือการบรรยาย เล่าเรื่อง ที่ไหนต้องไปที่นั่น      

                     5.มีการปรบมือที่ไหนต้องไปที่นั่น     

                     6.มีเถิดเทิง ตีกลอง ที่ไหนไปต้องที่นั่น   

           โทษของการคบคนชั่วเป็นมิตร คือ  

                        1.น าให้เป็นนักเลงการพนัน   

                        2.น าให้เป็นนักเลงเจ้าชู้    

                        3.น าให้เป็นนักเลงเหล้า    

                        4.น าให้เป็นคนลวงผู้อื่นด้วยของปลอม   

                        5.น าให้เป็นคนโกงเขาซึ่งหน้า    

                        6.น าให้เป็นนักเลงหัวไม้    

 



95 
 

            โทษของความเกียจคร้านคือ คือ  
                        1.มักอ้างว่าอากาศหนาวนัก แล้วไม่ท าการงาน      
                        2.มักอ้างว่าอากาศร้อนนัก แล้วไม่ท าการงาน    
                        3.มักอ้างว่าเวลาเย็นแล้ว แล้วไม่ท าการงาน    
                        4.มักอ้างว่ายังเช้าอยู่ แล้วไม่ท าการงาน    
                        5.มักอ้างว่าหิวนัก แล้วไม่ท าการงาน  
                        6.มักอ้างว่ากระหายน้ านัก แล้วไม่ท าการงาน    

              อบายมุข 6 อย่างดังกล่าวเป็นช่องทางแห่งความเสื่อม ท าให้รายได้
ที่ยังไม่เกิดก็ไม่เกิดขึ้น และรายได้ที่เกิดขึ้นแล้วสิ้นเปลืองเสื่อมสูญไป 
 
 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๑  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๓ ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค 
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=11&A=3923&Z=4206 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



96 
 

บทที่ 21 

สิงคาลกสูตร 3,สุหทมิตร 

 มิตรแท้ เพ่ือนดีที่ควรคบ 

(Sigalovada Sutta 3 : The Layperson’s Code of Discipline True Friends ) 

 
Clipart Library free download 

            พระพุทธเจ้า ทรงสอนว่า  คนเราควรรู้จักเลือกเพื่อนว่าคนไหนควรคบ
และคนไหนไม่ควรคบหาสมาคมด้วย ค าว่า มิตรหมายถึง ผู้ที่รักใคร่ชอบพอกัน 
ปรารถนาดีต่อกัน มีความเมตตา ทั้ง ทางกาย วาจา ใจ ต่อกันทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
ผู้ที่ควรคบหาสมาคม หรือมิตรแท้ (สุหทมิตร) มี 4 ประเภทคือ มิตรมีอุปการะ 
มิตรร่วมทุกข์ร่วมสุข  มิตรแนะประโยชน์  มิตรมีความรักใคร ่   

            มิตรแท้ คือผู้ที่คอยตักเตือนให้กระท าความดี มิให้กระท าความชั่ว   
เป็นห่วงเป็นใยทั้งต่อหน้าและลับหลัง  เมื่อประสบเคราะห์กรรมก็คอยช่วยเหลือ
ด้วยความเห็นใจเมื่อถึงคราวจ าเป็น คอยปลอบโยนให้คลายทุกข์  รักษา
ความลับ ให้ค าปรึกษาและชักจูงไปในทางที่ถูก  



97 
 

             1.มิตรมีอุปการะ  (อุปการกะ) ได้แก่ เพื่อนที่คอยคุ้มครองป้องกัน 
เป็นที่พึ่งได้ (Uparaka: The Helpful Friend)  

                - ป้องกันเพื่อนผู้ประมาท คือ ตักเตือนก่อนที่เพื่อนจะท าสิ่งผิดพลาด  

                - รักษาทรัพย์สมบัติของเพื่อนผู้ประมาทแล้ว  คือช่วยรักษาเงิน
ทองสิ่งของของเพ่ือนที่ท าผิดพลาดไปแล้ว    

                - เมื่อมีภัยเป็นที่พึ่งได้ คือ คอยคุ้มครองช่วยเหลือเมื่อเพื่อนมีภัย
อันตราย  

                - ช่วยออกทรัพย์เกินกว่าที่ออกปาก  คือห้เงินช่วยเหลือมากกว่าที่
ขอร้อง 

             2.มิตรร่วมสุขร่วมทุกข์ (สมานสุขทุกขตา) ได้แก่ เพื่อนที่อยู่เรียงเคียง
ไหล่   เมื่อมีความสุขก็สุขด้วยกัน เมื่อมีความทุ กข์ก็ทุกข์ เสมอด้วยกัน    
(Samanasukhadukkha: The Constant Friend ,the friend in good 
time and bad, the man who is in weal and woe.) 

               - บอกความลับของตนแก่เพื่อน คือ เปิดเผยสิ่งที่ปกปิดของตนแก่เพื่อน  

               - ปกปิดความลับของเพื่อน คือไม่เปิดเผยสิ่งที่เพื่อนไม่ต้องการให้
คนอื่นรู้        

               - ไม่ละทิ้งในยามอันตราย คือ เมื่อเพื่อนอยู่ในอันตรายก็ไม่หลีกหนี
ละทิ้ง 

               - แม้ชีวิตก็อาจสละได้  คือ ยอมเอาชีวิตเข้าแลกแทนเพื่อนได้ 



98 
 

            3.มิตรแนะประโยชน์ (อัตถักขายี) ได้แก่ เพื่อนที่คอยแนะทางที่ดี  
(Atthakkayi: The Friend of Wise) 

              -ห้ามไม่ให้ท าชั่ว  คือ คอยตักเตือนห้ามปรามเพื่อน ไม่ให้ท าในสิ่งผิด  
เพราะความไม่รู้หรือความประมาท  ให้เพื่อนรังเกียจความชั่วและเกรงกลัวต่อ
ผลการถูกลงโทษจากการท าความชั่ว 

              -แนะน าให้ท าความดี  คือ คอยบอกเล่าชักชวนให้ท าคุณความดี           
ท าสิ่งที่มีประโยชน์ต่อตนเองและส่วนรวม  

              -ให้ฟังในสิ่งที่ยังไม่เคยรู้ คือ เล่าสิ่งดีที่เพ่ือนไม่เคยรู้ ให้ได้ฟังได้รู้ 

              -บอกทางสวรรค์ให้ คือ บอกวิธีด าเนินชีวิตสู่อนาคตอันรุ่งเรือง 

            4.มิตรมีน้ าใจรักใคร่ (อนุกัมปะ) ได้แก่ เพื่อนที่มีความสนิทสนม มี
ความรักชอบพอกัน  (Anukampaka : The Sympathetic Friend.) 

              -เมื่อเพ่ือนมีความทุกข์ก็ทุกข์ด้วยกัน   คือ   เมื่อเห็นเพื่อนมีความ
ทุกข์ไม่ว่าทางใด ก็เป็นห่วง ช่วยเหลือ ช่วยแก้ปัญหา ทั้งทางกาย วาจา และใจ     

              -เมื่อเพื่อนมีความสุขก็สุขด้วยกัน คือ เมื่อเพื่อน มีความสุข ความ
เจริญ  ไม่ว่าทางกายหรือทางใจ ก็ร่วมมีความสุข พลอยยินดีกับเพื่อนด้วย          
ไม่อิจฉาริษยาในความสุขของเพื่อน      

               -ยับยั้งผู้ที่ติเตียนเพื่อน คือ หากมีคนอื่นติเตียนเพื่อน ไม่ว่าต่อหน้า
และลับหลัง ก็ช่วยพูดจาชี้แจงห้ามปราม เพื่อป้องกันลดความเสียหายของ
เพื่อน   



99 
 

               -สนับสนุนคนที่สรรเสริญเพื่อน คือ เมื่อมีใครชมเชยยกย่องเพื่อน            
ก็เข้าไปสนับสนุน 
             มิตรแท้เหล่าน้ี ควรคบหาให้สนิทสนม เพราะสามารถพึ่งพาอาศัยกัน
ในคราวยากล าบาก คราวจ าเป็น เมื่อมีภัยอันตราย                                 
 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎกเล่ม ๑๑  พระสุตตันตปิฎกเลม่ ๓ ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค . ที.ปา.๑๑/๑๙๒/๒๐๑.                                 
http://www.84000.org/tipitaka/read/?11/192/201 
https://www.mahidol.ac.th/budsir/Part2_3.htm 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.84000.org/tipitaka/read/?11/192/201
https://www.mahidol.ac.th/budsir/Part2_3.htm


100 
 

บทที่ 22 

สิงคาลกสูตร 4, มิตตปฏิรูปก์ 

มิตรเทียม, เพื่อนที่ไม่ควรคบ 

(Sigalovada Sutta 4   : Fake Friends, False Friends) 

 
Canstockphoto  royalty free illustration 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “มิตรเทียม หรือ เพื่อนจอมปลอม ที่ควร
หลีกเลี่ยงให้ห่างไกล   ไม่ควรคบหาสมาคมสนิทสนมด้วย มี 4 ประเภทคือ            
คนปอกลอก คนดีแต่พูด คนหัวประจบสอพลอ และ คนที่ชวนในทางเสียหาย” 
            1. คนปอกลอก (อัญญทัตถุหระ) หมายถึง คนที่เอาแต่ของเพื่อนฝ่าย
เดียว  คิดเอาแต่ประโยชน์ส่วนตัว ไม่คิดช่วยเหลือเพื่อน ไม่ควรคบหรือเข้าใกล้   
(Harajana : the taker, The out-and-out robber) มีลักษณะ คือ 
             



101 
 

1.1 คิดเอาแต่ได้ฝ่ายเดียว 
1.2 ยอมเสียให้น้อยโดยหวังจะเอาให้มาก 
1.3 เมื่อตัวเองมีภัย จึงจะมาช่วยท ากิจของเพื่อน 
1.4 คบเพื่อนเพราะเห็นแก่ประโยชน์ของตนเอง  

             2. คนดีแต่พูด (วจีบรม) (Vaciparama : the talker  
)มีลักษณะคือ 
                2.1  ชอบเก็บเอาเรื่องที่ผ่านมาแล้วมาพูดคุย 
                2.2 อ้างเอาสิ่งยังไม่มีมาพูดคุย 
                2.3 ช่วยเหลือด้วยสิ่งที่ไม่มีประโยชน์ 
                2.4 พึ่งไม่ได้เมื่อเพ่ือนต้องการความช่วยเหลือ อ้างแต่เหตุขัดข้อง 
             3. คนหัวประจบ (อนุปิยภาณี) (anupiyabhani: the flatterer) มี
ลักษณะคือ 
                 3.1 เมื่อเพ่ือนจะท าความชั่วก็คล้อยตาม 
                 3.2 เมื่อเพ่ือนจะท าความดีก็คล้อยตาม 
                 3.3 เมื่ออยู่ต่อหน้าก็พูดสรรเสริญเพ่ือน 
                 3.4 เมื่ออยู่ลับหลังก็พูดนินทาเพื่อน 
             4. คนชวนในทางเลวทราม (อปายสหาย) ( Apayasahaya: the 
spender) มีลักษณะ  คือ 
                 4.1 ชักชวนดื่มน้ าเมา 
                 4.2 ชักชวนไปเที่ยวในเวลาท่ีไม่เหมาะสม 
                 4.3 ชักชวนให้มัวเมาในการดูการละเล่น 
                 4.4 ชักชวนไปเล่นการพนัน 



102 
 

            มิตรเทียมเหล่านี้ ควรหลีกเลี่ยง ในการคบหาสมาคม   ถ้าจ าเป็นก็ไม่
ควรให้ความสนิทสนมมากนัก เหมือนกับการหลีกเลี่ยง ไม่ใช้เส้นทางที่มีภัย
อันตราย   
 

แหล่งข้อมูล 

พระไตรปิฎก เล่มท่ี ๑๑  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๓ ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค 

http://www.84000.org/tipitaka/pitaka_item/r.php?B=11&A=3923 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.84000.org/tipitaka/pitaka_item/r.php?B=11&A=3923


103 
 

บทที่ 23 

จุนทสูตร1: อกุศลกรรมบถ 10 

ต้นเหตุของความชั่วร้าย 

(Akusalakammapatha, course of action for disadvantageous actions) 

 

Free PNG Messy ClipArt 

            วันหนึ่ง พระพุทธเจ้าประทับอยู่ที่สวนมะม่วงของนายจุนทะ ลูกช่าง
ท าเครื่องเงิน ใกล้เมืองปาวา ทรงถามนายจุนทะว่า ชอบความสะอาดของใครบ้าง 
นายจุนทะ ตอบว่า ชอบความสะอาดของพราหมณ์ชาวปัจฉาภูมิ ที่อยู่ทางทิศ
ตะวันตก ที่หิ้วหม้อน้ า คล้องพวงมาลัย บูชาไฟ ลงอาบน้ าเป็นประจ า และตอนเช้า
เมื่อตื่นนอนแล้วจะใช้มือแตะหญ้าเขียวหรือมูลวัวสด หรือบูชาไฟ หรือบูชาพระ
อาทิตย์ หรือ อาบน้ าสามครั้งต่อวัน 



104 
 

             พระพุทธเจ้าทรงให้ความเห็นว่า ความสะอาดของชาวพุทธ มิใช่
เช่นเดียวกับพราหมณ์ชาวปัจฉาภูมิ แต่ต้องหลีกเลี่ยงความไม่สะอาด หรือความ
ชั่วร้าย ทางกาย (กายทุจริต) 3 อย่าง ความไม่สะอาดทางวาจา (วจีทุจริต) 4 อย่าง 
และความไม่สะอาดทางใจ (มโนทุจริต) 3 อย่าง 

             พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า     

             1. ความไม่สะอาดทางกาย: (Impurity in Body) 3 อย่างคือ 

                1.1 การฆ่าท าร้าย  (ปาณาติบาต)  เช่น ทุบตี ทรมานคนหรือสัตว์  
(Panatipati: Killing or destroying any living being)  

                1.2 การลักขโมย (อทินนาทาน) คือการยึดถือสิ่งที่เจ้าของไม่ให้มา
เป็นของตน (Adinnadayi:Stealing,Theft)   

                1.3 การประพฤติผิดในกาม (กาเมสุมิจฉาจาร) คือกระท าผิดทาง
เพศ  ต่อคนหรือสัตว์ที่มีเจ้าของหวงแหน  (Kamesumicchacari: unlawful 
sexual intercourse, falls into a conduct with a woman who is 
protected.)   

             2. ความไม่สะอาดทางวาจา (Impurity in Speech) 4 อย่างคือ 

                2.1 การพูดโกหก (มุสาวาท) กล่าวค าที่เป็นเท็จ เช่น เมื่อรู้บอกว่า
ไม่รู้  เมื่อไม่รู้บอกว่ารู้ (Musavadi: lying)   

                2.2 การพูดที่ท าให้แตกแยก ส่อเสียด (ปิสุณาวาจา) คือ การพูด
หรือท าการยุยงคนที่สามัคคีกัน รักกัน ให้แตกแยกกัน การกล่าวค าหมิ่นประมาท 
เหน็บแนม ถากถาง เย้ ยหยันให้ผู้ อื่ น เสี ย ใจ   อับอาย (Pisunavaco: 
slendering)   

https://www.google.com/search?q=%E0%B8%9B%E0%B8%B4%E0%B8%AA%E0%B8%B8%E0%B8%93%E0%B8%B2%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%88%E0%B8%B2&spell=1&sa=X&ved=0ahUKEwjQ1Y_kpeLfAhWa-2EKHd3oDsQQkeECCCkoAA


105 
 

                 2.3 การพูดค าหยาบคาย (ผรุสวาจา) คือ ค าพูดที่ท าให้คนอื่นใกล้
ความโกรธ  (Pharusavaco: rude speech)  

                 2.4 การพูดเพ้อเจ้อ (สัมผัปปลาปะ)   คือการ ซุบซิบนินทา พูด
เรื่องที่ไม่เป็นเรื่อง  (Samphappalapa : gossip,  talking nonsense)   

             3. ความไม่สะอาดทางใจ (Impurity in Mind) 3 อย่างคือ 

                3.1 ความโลภอยากเอาสิ่งของของผู้อื่นมาเป็นของตน  (อภิชฌา)
(Abhijjhalu: covetousness)  

                3.2 การคิดปองร้าย  (พยาบาท)     การคิดร้ายที่ท าให้คนหรือ
สัตว์อ่ืนถูกท าลายเสียหายพินาศ (Byapanna-citto: ill will) 

                3.3 การมีความเห็นที่ผิดจากความดีงามถูกต้อง (มิจฉาทิฐิ) เช่น  
การคิดว่าการท าดีแล้วจะได้ชั่ว การท าชั่วแล้วจะได้ดี บาปกรรมไม่มี คนท าดีไม่มี
ในโลกนี้ (Micchacitthiko : wrong views) 

           พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “คนที่ไม่มีความสะอาด 10 อย่างนี้ ถึงแม้ 
เมื่อลุกขึ้นจากที่นอนตอนเช้าแล้ว แม้จะเอามือแตะหญ้า แตะมูลโค บูชาไฟ บูชา
พระอาทิตย์ ลงอาบน้ า 3 ครั้ง ทั้งเช้ากลางวันเย็นแล้ว ก็ยังเป็นคนไม่สะอาดอยู่ดี” 

          วิธีท าความสะอาดแบบพระพุทธเจ้าคือ “ต้องขจัดสิ่งชั่วร้ายทั้ง 10 
อย่างดังกล่าวออกจากใจของตนเองให้ได้” 

แหล่งข้อมูล 

พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๔  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๑๖ อังคุตตรนิกาย ทสก-เอกาทสกนิบาตจุนท
สูตร D.III 269, 290; A.).264.ทีปา. 11/359/284; 470/337; องฺ.ทสก. 24/165/285.) 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=24&A=6275&Z=6419 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/?11/359/284
http://www.84000.org/tipitaka/read/?11/470/337
http://www.84000.org/tipitaka/read/?24/165/285
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=24&A=6275&Z=6419


106 
 

บทที่ 24 

จุนทสูตร 2 : กุศลกรรมบถ 10 

วิธีท าความดี เพื่อน าสู่ความเจริญ 

(Kusala-kamma-patha: Wholesome course of action, righteous conducts) 

 

 
GoGraph Royalty free Clipart 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนนายจุนทะว่า หนทางหรือวิธีที่จะท าความสะอาด  
กาย วาจา ใจ ของชาวพุทธ อย่างสุจริต เพื่อน าสู่ความสุขความเจริญ  
ประกอบด้วย 10 วิธีคือ  

            1. ความสะอาดทางกาย (Purity in Body) 3 อย่าง  

               1.1  เว้นจากการท าลายหรือเบียดเบียนชีวิต (ปาณาติปาตา
เวรมณ)ี   คือไม่ฆ่า ไม่ทรมาน ทุบ ตี  ไม่เบียดเบียนคนหรือสัตว์  วางอาวุธ มี
ความกรุณา มีความเอ็นดู  ช่วยเหลือเกื้อกูลคนและสัตว์ทั้งหลาย 
(Panatipata: avoidance of killing and injuring living beings.)  



107 
 

              1.2  เว้นจากการถือของที่เจ้าของมิได้ให้โดยการขโมย (อทินฺนาทา
นาเวรมณี) คือไม่ลักขโมยเบียดเบียนทรัพย์สินที่หวงแหนของคนอื่น ที่เจ้าของ
ไม่ได้ให้ (Adinnadana: not stealing, refrain from taking that which 
is not given.) 
              1.3 เว้นจากการประพฤติผิดในกาม: (กาเมสุมิจฉาจาราเวรมณี)   
คือ  ไม่ประพฤติผิ ดล่ วงละเมิดทางเพศต่อคนหรือสัตว์ที่ มีผู้ หวงห้ าม  
(Kamesumicchacara: no adultery, refrain from excessive sensuality) 

            2. ความสะอาดทางวาจา (Purity in Speech) 4 อย่าง 

                2.1 เว้นจากการพูดเท็จ (มุสาวาทา เวรมณี) คือ ไม่พูดโกหก  
หลอกลวง ทั้งที่รู้ เพื่อประโยชน์ของตนหรือผู้อื่น หรือโดยอามิสสินจ้าง เมื่อรู้ก็
บอกว่ารู้  เมื่อไม่รู้ก็บอกว่าไม่รู้  (Musavada: avoidance of lying, refrain 
from false and harmful speech.) 
                2.2 เว้นจากการพูดส่อเสียดให้คนแตกแยกกัน (ปิสุณายาวาจา 
เวรมณี) ไม่ยุแยงให้คนทะเลาะกัน ส่งเสริมให้คนสมัครสมานกัน (Pisunacaca:  
no slandering, refrain from backbiting.)  
                2.3 เว้นจากการพูดค าหยาบ (ผรุสฺสายวาจาย เวรมณี) โดยกล่าว
วาจาที่มีประโยชน์ ใช้ค าสุภาพอ่อนหวาน (Pharusavaca:  no rude speech, 
refrain from harsh or abusive speech.)  
                 2.4  เว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ (สมฺผปฺปลาปาวาจาย เวรมณี) โดย
ไม่ซุบซิบนินทาเรื่องที่ ไร้ประโยชน์ พูดแต่เรื่องจริงในสิ่งที่ดีมีประโยชน์                  
ใช้ถ้อยค าที่เหมาะสมแก่เวลา และสถานที่ พูดแต่สิ่งที่มีหลักฐานยืนยันได้ 
(Samphappalapa :  no gossip, refrain from useless or meaningless 
conversation.)  



108 
 

            3. ความสะอาดทางใจ (Purity in mind) 3 อย่าง 

                 3.1 ไม่คิดเพ่งเล็งอยากได้ของคนอื่น (อนภิชฺฌา โหติ) ไม่เห็นแก่
ตัว ไม่โลภ ไม่อยากได้สิ่งที่เจ้าของหวง ( Anabhijiha: unselfishness ) 

                 3.2 ไม่คิดร้ายพยาบาทต่อผู้อื่น (อพฺพยาปาโท โหติ)  หวังดี มีจิต
เมตตากรุณา(Avyapada  : good will, non-illwill) . 

                 3.3  ไม่คิดท าในสิ่งที่ผิด (สมฺมทิฎฺฐิโก โหติ) มีความคิดเห็นในสิ่งที่
ถูกต้อง  เชื่อว่าท าดีแล้วจะต้องได้รับผลในทางที่ดี  เชื่อว่าท าชั่วแล้วจะได้รับผล
ในทางร้าย (Samma ditthi : Right views, Right Understanding, Not 
having a wrong vision) 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนนายจุนทะต่อไปว่า “ เมื่อบุคคลใดมีความ
สะอาดทางกาย วาจา ใจ ตามกุศลกรรมบถ 10 อย่างดังกล่าวแล้ว เมื่อลุกจากที่
นอนตอนเช้า ถึงแม้จะไม่เอามือแตะหญ้า  ไม่บูชาไฟ ไม่บูชาพระอาทิตย์  ไม่
อาบน้ าวันละ 3 ครั้ง   ก็ถือว่าเป็นผู้มีความสะอาด ในทางของพุทธศาสนา”  

 

แหล่งข้อมูล 

พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๔  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๑๖ อังคุตตรนิกาย ทสก-เอกาทสกนิบาตจุนทสูตร 
D.III 269, 290; A.).264.ทีปา. 11/359/284; 470/337; องฺ.ทสก. 24/165/285.) 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=24&A=6275&Z=6419 
 
 
 
 
 

http://www.84000.org/tipitaka/read/?11/359/284
http://www.84000.org/tipitaka/read/?11/470/337
http://www.84000.org/tipitaka/read/?24/165/285
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=24&A=6275&Z=6419


109 
 

บทท่ี 25 
พาลบัณฑิตสูตร  

ลักษณะของคนพาลที่ไม่ควรคบและบัณฑิตที่ควรคบ 

(Bala-pandita Sutta  : To recognize the Fool and the wise person) 

 
123rf Royalty free Cliparts 

            พระพุทธเจ้าทรงสอนไว้ใน “มงคล 36 ประการ” ข้อหนึ่งว่า  อย่าคบ
คนพาล (อเสวนา จ พาลาน ) และทรงอธิบายใน “พาลบัณฑิตสูตร” ว่าคนพาล
มี 3 จ าพวก คือ พวกที่คิดชั่ว  พวกที่พูดชั่ว และ พวกที่ท าชั่ว  

             คนพาล มักเป็น คนที่ฆ่าหรือทรมานสิ่งมีชีวิต มักยึดเอาสิ่งของ          
ที่เจ้าของไม่ได้ให้ มักประพฤติผิดในกามต่อผู้มีเจ้าของหวงแหน มักพูดเท็จ          
มักประมาทเพราะเสพสิ่งมึนเมา คนพาลมักกระท าความผิดต่อกฎหมายจนถูก
ลงโทษ จ าคุก โบยตีทรมาน หรือ ประหารชีวิต เม่ือมีชีวิตอยู่ คนพาลจะท าความ
ชั่ว ความร้าย ความเลว ประพฤติผิดด้วยกาย วาจา ใจ  ดังนั้น “จงอย่าคบค้า
สมาคม หรือพูดคุยกับคนพาล” 



110 
 

             พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า “ลักษณะเครื่องหมาย เครื่องอ้าง ว่าเป็น
พาลของคนพาล มี 3 อย่าง  คือคนพาล มักคิดความคิดที่ชั่ว มักพูดค าพูดที่ชั่ว 
และมักท าการกระท าที่ชั่ว สิ่งที่คนพาลท า คือ กายทุจริตวจีทุจริต มโนทุจริต       
คนพาลจะท าแต่ความชั่ว ท าแต่ความร้าย ท าแต่ความเลว คนพาลมักเป็นผู้ท า
ชีวิตสัตว์ให้ตกล่วง มักถือเอาสิ่งของที่เจ้าของมิได้ให้ มักประพฤติผิดในกาม            
มักพูดเท็จ มีปรกติตั้งอยู่ในความประมาทเพราะดื่มน้ าเมาคือสุรา  และเมรัย 
             ลักษณะ เครื่องหมาย เครื่องอ้างว่าเป็นบัณฑิต มี 3 อย่าง บัณฑิตมักคิด
ความคิดที่ดี มักพูดค าพูดที่ดี มักท าการท าที่ดี บัณฑิตเป็นผู้ เว้นขาดจาก
ปาณาติบาต เว้นขาดจากอทินนาทาน เว้นขาดจากกาเมสุมิจฉาจาร เว้นขาด
จากมุสาวาท เว้นขาดจากเหตุเป็นที่ตั้งความประมาทเพราะดื่มน้ าเมาคือสุรา
เมรัย”  
                   “ อะเสวะนา จะ พาลานัง   ปัณฑิตานัญ จะ เสวะนา” 
                   “คบพาล พาลพาไปหาผิด  คบบัณฑิต บัณฑิตพาไปหาผล” 
 
 
 แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๔  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๖ มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์    
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=14&A=6312&Z=6749 

SN 12.19 PTS: S ii 23  CDB i 549 

 

 

 

 

 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=14&A=6312&Z=6749
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sltp/SN_II_utf8.html#pts.023


111 
 

บทที่ 26 

เกสีสูตร  : วิธีฝึกม้าและฝึกคน 

(Kesi Sutta: the horsetrainer) 

                                                                 

 
123rf royalty free ClipArts 

            วันหนึ่ง พระพุทธเจ้าทรงถามนายเกสี  คนฝึกม้า ว่าใช้วิธีการฝึกม้า
อย่างไร  นายเกสีตอบว่า “ม้าบางตัววิธีอ่อนโยน ม้าบางตัวต้องใช้วิธีรุนแรง     
แต่บางตัวน้ันถ้าใช้ท้ังสองวิธีแล้วไม่ได้ผลก็ต้องฆ่าม้าตัวน้ันทิ้งเสีย” 

            พระพุทธเจ้าทรงบอกนายเกสีว่า พระองค์ก็ทรงใช้วิธีเดียวกันในการ
ฝึกคนเหมือนกัน  โดย “บางคนใช้วิธีอ่อนโยนโดยสอนให้ท าความดี บางคนใช้
วิธีรุนแรงโดยสอนให้เห็นผลร้าย และวิบากกรรมของการท าชั่ว จนไม่อยากจะ
ท าความชั่วใดๆ บางคนก็ต้องใช้ทั้งแบบอ่อนโยนสุภาพ และรุนแรงโดยสอนให้
ท าความดีและละเว้นความชั่ว แต่ถ้าท าทุกอย่างแล้วไม่ส าเร็จ ก็ต้องให้วิธีฆ่า”    

            นายเกสีตกใจแล้วทูลถามว่า  “การฆ่าคนเป็นบาปมิใช่หรือ?” 



112 
 

            พระพุทธเจ้าทรงตอบว่า การฆ่าของพระองค์ คือ “คนที่ควรฝึกผู้ใด 
ไม่ยอมเข้าถึงการฝึกด้วยทั้งวิธีอ่อนโยนสุภาพ โดย ชี้ให้เห็นสุจริตและผลของ
สุจริต  หรือวิธีรุนแรง  โดยชี้ในเห็นทุจริตและผลแห่งทุจริต นั้น พระองค์จะ
ก าหนดว่า เขาเป็นผู้ไม่ควรว่ากล่าวสั่งสอน พูดคุย หรือตักเตือน อะไรอีกต่อไป   
ถือว่าเป็นการฆ่าทางพุทธศาสนา ”   

 

 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๑  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๑๓อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต, 
องฺ.จตุกฺก.21/111/150-2 
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=21&A=3060&Z=3112 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=21&A=3060&Z=3112


113 
 

บทที่ 27 

วิสาขาสูตร : ความทุกข์ที่เกิดจากความรัก 

(Visakha  Sutta : Suffering dependent on something dear) 

 
GoGRAPH free royalty 

             วันหนึ่ง นางวิสาขา เดินร้องไห้ไปหาพระพุทธเจ้า ที่เมืองสาวัตถี  
แล้วทูลว่าหลานสาวของเธอได้เสียชีวิตลง นางวิสาขารักหลานสาวคนนี้มาก     
จึงเศร้าโศกเสียใจมากที่สุด      

             พระพุทธเจ้าตรัสกับนางวิสาขาว่า “ผู้ใดมีสิ่งรักร้อยอย่าง ก็จะมีทุกข์
โศกร้อยอย่าง ผู้ใดมีสิ่งรักเก้าสิบอย่าง ก็จะมีทุกข์โศกเก้าสิบอย่าง ผู้ใดมีสิ่งรัก 
ห้าสิบอย่าง ก็จะมีทุกข์โศกห้าสิบอย่าง  ผู้ใดมีสิ่งรักสิบอย่าง ก็จะมีทุกข์โศกสิบอย่าง 
ผู้ใดมีสิ่งรักหนึ่งอย่าง ก็จะมีทุกข์หนึ่งอย่าง ผู้ใดไม่มีสิ่งรักสักอย่างเดียว ก็จะไม่มี
ทุกข์โศกเลย” 

             “ความโศกเศร้าเสียใจ ความร่ าไร ความทุกข์  มากมายหลายอย่างนี้
มีอยู่ในโลก เพราะอาศัยสัตว์หรือสังขารอันเป็นที่รัก  เมื่อไม่มีสัตว์หรือสังขารอัน
เป็นที่รัก ความโศก ความร่ าไรและความทุกข์เหล่าน้ีย่อมไม่มี”    
             “เพราะเหตุนี้  ผู้ใดไม่มีสัตว์หรือสังขารอันเป็นที่รัก  ผู้นั้นจะเป็นผู้มี
ความสุข ปราศจากโศกเศร้า  ดังนั้น ผู้ปรารถนาความไม่โศกเศร้า ให้จิตใจปราศ 
จากกิเลสเหมือนผงฝุ่นละออง  ไม่พึงท าสัตว์หรือสังขารให้เป็นที่รัก ในโลก ” 



114 
 

              “The sorrows, lamentations, the many kinds of suffering in 
the world, exist dependent on something dear. They don't exist 
when there's nothing dear. And thus blissful & sorrowless are 
those for whom nothing in the world is dear anywhere. So one 
who aspires to be stainless & sorrowless shouldn't make 
anything in the world dear anywhere.” 
 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๕  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๑๗ ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ-ธรรมบท-อุทาน-อิ
ติวุตตกะ-สุตตนิบาต 
http://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=25&A=4307&Z=4352 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=25&A=4307&Z=4352


115 
 

บทท่ี 28 

เอฬกสูตร: อันตรายจากลาภและชือ่เสียงที่ไมรู่้จักพอ 

(Pilahaka Sutta: the Dung Beetle) 

 
123rf  Royalty free Clipart 

           ที่พระเชตวัน  นครสาวัตถี  มีพระสงฆ์บางองค์ไปบิณฑบาตได้อาหาร
และสิ่งของมามากจนเต็มบาตรแล้วก็ยังไม่พอ อยากได้เพิ่มต่อไปอีก  ทั้งยัง
กลับมาอวดอ้างดแูละหมิ่นว่าพระภิกษุอื่น ว่าได้ของบิณฑบาตน้อยกว่า 

           พระพุทธเจ้าทรงติเตียนภิกษุผู้อวดอ้างดูหมิ่นนั้น ว่า “ตกอยู่ใต้อิทธิพล
ของลาภสักการะ  ท าสิ่งที่ไม่เกิดประโยชน์ ก่อให้เกิดความทุกข์ให้ตนเอง  เพราะ
หลงลาภสักการะและชื่อเสียงที่ครอบง าจิตใจ  เปรียบได้กับแมงกุดจี่ หรือ ด้วง
ขี้ควาย (เอฬกะ Dung Beetle) ที่กินขี้วัวควายเป็นอาหาร  เมื่อกินขี้เต็มท้อง
แล้วก็ยังไม่รู้จักพอ อยากได้ขี้ควายกองใหญ่ที่อยู่ข้างหน้าอีก” 

 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๖  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๘ สังยุตตนิกาย นิทานวรรค,  
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=16&A=5961&Z=5980 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=16&A=5961&Z=5980


116 
 

บทท่ี 29 

ฉัปปาณสูตร  

วิธีควบคุมตนไม่ให้เป็นทาสของความตอ้งการ 

 (Chappana Sutta: The Six Animals) 

 
Dreamstime free royalty 

            วันหนึ่ง พระพุทธเจ้าทรงสอนพระภิกษุว่า “ถ้าพระภิกษุใดไม่ระวัง
ควบคุมตนเอง  ก็ไม่ต่างอะไรกับการจับสัตว์ 6 ชนิด ที่มีที่อยู่อาศัยต่างกัน มาผูก
เชือกมัดรวมกันไว้  คือ งู จระเข้ นก สุนัขบ้าน สุนัขจิ้งจอก และลิง โดยไม่ผูกกับ
เสาหลักที่ตอกลงดินอย่างมั่นคง  สัตว์ทั้ง 6 ชนิดก็จะพยายามฉุดดึงสัตว์ทั้งกลุ่ม  
ไปยังที่อยู่ หรือรังของตนด้วยวิธีต่างๆ  เช่น งูก็จะดึงไปยังพงหญ้า จระเข้จะพา
ลงน้ า นกจะบินขึ้นฟ้า สุนัขบ้านจะพาเข้าไปท่ีบ้าน สุนัขจิ้งจอกจะน าเข้าโพรงใน
ป่าช้า  ลิงจะปีนขึ้นต้นไม้ในป่า สัตว์ตัวใดมีพละก าลังมากกว่าก็จะลากสัตว์อื่น
ตามไป ส่วนสัตว์ที่มีก าลังน้อยก็จะถูกลากดึงติดไปแม้ว่าจะไม่เต็มใจก็ตาม” 
             “ภิกษุบางรูปที่ไม่ฝึกฝนอบรม ควบคุมจิตใจให้ดี จะตกอยู่ในสภาพ
คล้ายกับสัตว์ 6 ชนิดที่ถูกมัดติดกันนี้  โดยจะถูกตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ส่วนที่มี



117 
 

ก าลังสูง ดึงไปสู่เส้นทางที่เคยชิน เช่น ตาดึงไปสู่สิ่งที่งดงาม ไม่มองไปที่น่าเกลียด
ปฏิกูลสกปรก  ลิ้นพาไปสู่อาหารที่มีรสอร่อย  ใจดึงไปสู่สิ่งที่พอใจ จมูกพาไปสู่
กลิ่นหอมน่าสูดดม  กายพาไปสู่สัมผัสที่ยั่วยวนใจ อ านาจใดที่มีพลังมากที่สุดก็
จะดึงทั้งกลุ่มไปทางนั้น  ท าให้คนเราตกเป็นทาสของ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส 
และความคิดค านึง เหมือนคนที่มีแผลพุพอง เดินเข้าไปในป่าหญ้าคา ท าให้
หนามและหน่อหญ้าคาต าเท้า ใบหญ้าคาบาดตัว เกิดพุพอง เกิดความทุกข์” 

             “ ดังนั้น ภิกษุ ที่อบรมดีแล้วจึงควรส ารวม ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ   
ให้มั่นคงไว้ มิให้หวั่นไหวกับสิ่งที่มากระทบ  เหมือนกับเอาสัตว์ทั้ง 6 ชนิดมามัด
รวมไว้กับเสาหลักที่ปักไว้อย่างแน่นหนามั่นคงแข็งแรง เมื่อสัตว์ทั้งหกดึงดันกัน
ไปมาจนเมื่อยล้าหมดแรงแล้ว มันก็จะไป ยืน นั่งนอนอยู่ข้างเสาหลักนั้นเอง   
เหมือนตาของพระภิกษุที่อบรมดีแล้ว จะไม่ฉุดไปมองแต่สิ่งที่สวยงาม และไม่
ขยะแขยงในการมองสิ่งท่ีน่าเกลียด เช่นซากศพ  กายของภิกษุที่อบรมแล้วจะไม่
ฉุดให้ไปชอบท่ีนอนอ่อนนุ่ม เพียงแต่นอนบนเสื่อก็พอ”    

 

แหล่งข้อมูล 

พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๘  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๑๐ 
สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค, 
http://www.84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=18&A=5327&Z=5391 

 

 

 

 

http://www.84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=18&A=5327&Z=5391


118 
 

บทที่ 30 

อังคุลิมาลสูตร: วิธีปราบโจร 

(Angulimala Sutta) 

 
Bookganga.com 

            ที่ใกล้กรุงสาวัตถี มีโจรใจร้ายคนหนึ่ง ชื่อ องคุลิมาล มีใจหยาบช้า  
ชอบปล้นฆ่ามนุษย์  อย่างไม่มีความเมตตากรุณา  คิดจะฆ่าแม้กระทั่งแม่ของตน  
เมื่อฆ่ามนุษย์แล้ว จะตัดเอาหัวแม่มือขวามาร้อยเป็นพวงห้อยคอไว้ เพื่อจะ
น าเอาไปให้พราหมณ์ที่เป็นอาจารย์ที่ประสงค์ร้ายว่าถ้าไปฆ่าคนมากๆ องคุลีมาล 
เองก็คงจะถูกคนอื่นฆ่าตายสักวันหนึ่ง  เมื่อองคุลีมาลฆ่าคนไปมาก  หนทางถนน
ก็ไม่มีคนใช้เดินทาง ประชาชนพากันหลีกหนีออกจากบ้าน ท าให้เป็นหมู่บ้านร้าง    

            วันหนึ่ง พระพุทธเจ้าเสด็จฯ ไปบิณฑบาตใกล้ถิ่นที่โจรองคุลิมาลอยู่  
พวกเลี้ยงสัตว์ริมทางและชาวนา ทูลห้ามพระพุทธเจ้าไม่ให้ ไปทางนั้น             
แต่พระพุทธเจ้าก็ยังทรงเดินต่อไป 



119 
 

             เมื่อโจรองคุลิมาลเห็นพระพุทธเจ้าเดินมาองค์เดียว ไม่มีเพื่อนมาด้วย 
ก็แปลกใจ  เพราะก่อนนี้ไม่มีใครกล้าผ่านมาทางนั้นคนเดียว ต้องรวมกลุ่มกันมา
หลายสิบคน  แต่ก็ยังถูกโจรองคุลิมาลปล้นฆ่าเป็นประจ า  

             องคุลิมาล ถือดาบและธนู เดินวิ่งตามหลังพระพุทธเจ้าไป แต่ตามไม่ทัน 
ทั้งๆที่ใช้แรงสุดก าลังแล้ว องคุลิมาลประหลาดใจมากเพราะ แม้แต่ช้างม้าหรือ
กวางก าลังว่ิง หรือรถก าลังแล่น องคุลิมาลยังวิ่งตามไปจับได้  

             องคุลิมาลวิ่งจนเหนื่อยต้องหยุดวิ่งแล้วตะโกนว่า “หยุดก่อน หยุดก่อน” 

             พระพุทธเจ้าทรงตอบว่า “ฉันหยุดแล้ว  เธอสิยังไม่หยุด” 

             องคุลิมาลจึงถามพระพุทธเจ้าว่า “ท่านหมายความว่าอย่างไร” 

             พระพุทธเจ้าทรงตอบว่า “ตุว  จ ปาเณสุ อสญฺญโตสิ” แปลว่า “เธอ
ยังไม่หยุดท าบาป  ยังไม่หยุดฆ่าคน แต่ฉันหยุดท าบาป ฉันหยุดฆ่าสัตว์ตัดชีวิต
แล้ว” 

             โจรองคุลิมาลส านึกในการกระท าความผิดของตน จึงทิ้งดาบ ให้
สัญญาว่าจะเลิกเป็นโจร เลิกฆ่าคนต่อไปตลอดชีวิต แล้วขอบวชเป็นพระภิกษุ 

 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๓  พระสุตตันตปิฎก เลม่ที่ ๕  มัชฌิมนิกาย มัชฌมิปณัณาสก์ 
http://www.84000.org/tipitaka/atita10/v.php?B=13&A=8237&Z=8451 

                     

 

 

 



120 
 

บทที่ 31 

วนโรปาสูตร: วิธีท าบุญโดยไม่เข้าวัดตักบาตร 

    (Vanaropa Sutta : Pragmatic Environment Conservation) 

 
123rf  free royalty Clipart 

            มีผู้ทูลถามพระพุทธเจ้าว่า “ท าอะไร จึงจะได้บุญทั้งกลางวัน และ
กลางคืน?” พระพุทธเจ้าทรงตอบว่า 

            “อารามโรปา วนโรปา เย ชนา เสตุการกา ปปญฺจ อุทปานญฺจ เย  
ททนฺติ อุปสฺสย  เตส  ทิวา จ รตฺโต จ สทา ปุญฺญ  ปวฑฺฒติ ธมฺมฏฺฐา สีลสมฺปนฺนา       
เต ชนา สคฺคคามิโน ฯ” 

             แปลว่า “ชนเหล่าใดสร้างอาราม (สวนไม้ ดอกไม้ผล) ปลูกหมู่ไม้ (ใช่
ร่มเงา) สร้าง สะพาน ชนเหล่าใดให้โรงน้ าเป็นทาน และบ่อน้ าทั้งบ้านที่พักอาศัย 
ชนเหล่านั้น ย่อมมีบุญ เจริญในกาลทุกเมื่อ ทั้งกลางวันและกลางคืน               
ชนเหล่านั้นต้ังอยู่ในธรรม สมบูรณ์ด้วยศีล เป็นผู้ไปสวรรค์” 



121 
 

            “บุญย่อมเกิดทั้งกลางวันและกลางคืน แก่คนกลุ่มใดที่ปลูกหมู่ไม้     
ต้นไม้ดอก  ไม้ผล ไม้ที่ให้ร่มเงา ดูแลต้นไม้ในป่าธรรมชาติที่เกิดขึ้นเอง คนกลุ่มใด
สร้าง วัด กุฏิ พระ เจดีย์ ที่เดินจงกรม ปลูกต้นโพธิ คนกลุ่มใดสร้างสะพาน  
สร้างถนน มอบเรือ เพื่อความสะดวกการเดินทาง คนกลุ่มใดให้น้ าดื่มเป็นทาน 
หรือสร้าง บ่อน้ า สระน้ า คนกลุ่มใดสร้างที่สาธารณะให้เป็นแหล่งพักอาศัย   

             คนที่อยู่กระท าการในศีลในธรรมอันดีดังกล่าว ย่อมได้รับผลบุญ             
มีความเจริญรุ่งเรืองทุกเมื่อ ทั้งเวลากลางวัน และกลางคืน”  

             ในพระวินัยปิฎก พระพุทธเจ้าทรงห้ามพระภิกษุพรากภูตคาม คือ  
ตัดหรือใช้ให้คนอื่นคัดหรือท าลายพืชพันธุ์  ที่เกิดจากเหง้า เช่น ขิง ขมิ้น แห้ว
หมู  พืชที่เกิดจากหน่อ เช่น โพธิ์ ไทร  พืชที่เกิดจากตาหรือข้อปล้อง เช่น อ้อย 
ไม้ไผ่  พืชที่เกิดจากยอด เช่น ผักบุ้ง ย่านาง และพืชที่เกิดจากเมล็ด เช่น ข้าว 
ถั่ว งา   

             ในพระไตรปิฎก ทุททกนิกาย  ตอน “อังกุรเปตวัตถุ” ระบุไว้ตอนหนึ่ง
ว่า “น ภญฺเชยฺย  มิตฺตทุพฺโภ  ปาปโก”  แปลว่า “บุคคลที่อาศัยนั่งนอนที่ร่มเงา
ของต้นไม้ใด ไม่ควรหักรานท าลายกิ่งหรือใบของต้นไม้ที่เป็นมิตรนั้น เพราะการ
ประทุษร้ายต่อมิตรเป็นความเลวทราม”  

                 

แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๕  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๗ สังยุตตนิกาย สคาถวรรค 
http://84000.org/tipitaka//attha/v.php?B=15&A=966&Z=976 

 

 



122 
 

บทที่ 32 

พรหมชาลสูตร 1 

วิธีปฏิบัติเมื่อมีคนติเตียนหรือยกย่อง 

(Brahmajala Sutta : If anyone insult or praises) 

                 
123rf Royalty free clipart 

             พรหมชาลสูตร เป็นพระสูตรชุดแรก ที่ได้น ามาบันทึกไว้ในพระ
ไตรปิฏก เพราะมีพระภิกษุที่มาร่วมท าสังคายนาครั้งที่ 1 หลังจากที่พระพุทธเจ้า
ปรินิพพานได้ 7 วัน มีความเห็นพ้องกันว่าเป็นค าสอนที่มีความส าคัญสูงสุด   
ซึ่งพระอานนท์ได้จดจ าไว้ น ามาบอกเล่าในที่ประชุมสงฆ์ แล้วท่องจ าสืบต่อ      
กันมา  ค าว่า ชาล แปลว่าตาข่ายดักสัตว์  พรหมชาล หมายถึงสิ่งที่ท าให้ลัทธิ
ต่างๆหลงติดในความเห็นที่ผิด เหมือนถูกตาข่ายคลุม เหมือนปลาที่ติดในแห  
ต่อมาได้น ามาบันทึกไว้ในใบลานเป็นภาษาสิงหล ในการสังคายนาครั้งที่ 3           
ที่เกาะลังกา        

            พรหมชาลสูตร บันทึกเรื่องราว ขณะที่พระพุทธเจ้าทรงเดินทางกับ
พระสงฆ์กลุ่มใหญ่ ระหว่างเมืองราชคฤห์กับนาลันทา  โดยมีผู้น านักบวชศาสนา
อื่นเดินตามมาข้างหลัง  แล้วกล่าวค าติเตียนพุทธศาสนา ท าให้เหล่าพระสงฆ์
โกรธแค้น   เมื่อพระพุทธเจ้าทรงทราบเรื่องก็ทรงสอนพระสงฆ์  ไม่ให้เสียใจ             



123 
 

ไม่โกรธ ไม่อาฆาตแค้นเคืองขุ่นใจต่อผู้ติเตียนนั้น เพราะจะไม่เกิดผลดีอะไร 
เพราะไม่รู้ว่าค าติเตียนนั้นถูกหรือผิด แต่ให้พิจารณาค าติเตียนนั้น ถ้าเป็นจริงก็
แก้ไขข้อบกพร่องเสีย ถ้าค าติเตียนนั้นเป็นเรื่องไม่จริง  ก็ควรชี้แจงให้เขารู้ชัดว่า
เป็นเรื่องไม่จริง ไม่ถูกต้อง ไม่ปรากฏ    

            เพราะการโกรธขึ้งนั้น เหมือนกับการหลงผิด เหมือนไปถูกคลุมติดไว้
อยู่ในตาข่ายแหจับปลา (ชาล) พร้อมทั้งมิให้ดีใจหรือเหลิง เมื่อมีผู้ชมเชยยกย่อง
สรรเสริญ ถ้าค ากล่าวยกย่องนั้นเป็นจริง  ก็เพียงรับรู้ว่าเป็นตามนั้นก็พอแล้ว       
ไม่ควรท าความรื่นเริงดีใจ แต่ควรยืนยันให้เขารู้ชัดว่าเป็นเรื่องจริง มีอยู่ และ
ปรากฏ     

             เรื่องต่อไปในพรหมชาลสูตร มีเนื้อหาเกี่ยวกับศีล อันเป็นแนวทาง
ปฏิบัติของพระพุทธเจ้า และพระภิกษุในพุทธศาสนา ว่าด้วยศีลคือข้อห้ามใน
การปฏิบัติ  ประกอบด้วยศีลอย่างเล็ก ศีลอย่างกลาง และศีลอย่างใหญ่  วิธีปลด
เปลื้องตาข่ายกับดัก และความแตกต่างระหว่างพุทธศาสนากับลัทธิอื่นที่
แพร่หลายในขณะนั้น ซึ่งผู้สนใจสามารถศึกษาเพ่ิมเติมได้จากพระไตรปิฏก      
                   
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๙  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๑  ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค ,  
http://www.84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=09&A=1&Z=1071 

 

 

 

 

 

http://www.84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=09&A=1&Z=1071


124 
 

บทที่ 33 

ปัตตกัมมสูตร: คหบดีธรรม  

การกระท าท่ีสมควรของผู้มีฐานะดี 

(Patta kamma sutta :   Restoring actions, Worthy Deeds) 

 
GoGRAPH  Royalty free Clipart 

             วันหนึ่ง คหบดี ชื่อ อนาถบิณฑิกไปเฝ้าพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้า           
จึงทรงสอนคหบดีธรรม 4 ประการ ส าหรับพ่อค้าคหบดี ให้เป็นที่รัก ที่ปรารถนา
รักใคร่พอใจ ซึ่งหาได้ยากในโลก คือ     
             1. ถึงพร้อมด้วยศรัทธา(สัทธาสัมปทา) หมายความว่า เชื่อถือศรัทธา
ในคุณธรรม ความเอื้ออาทร และภูมิปัญญา (Saddha Sampada: 
attainment of faith  generosity and wisdom)   
             2. ถึงพร้อมด้วยศีล (สีลสัมปทา) คือ เว้นจากการฆ่าหรือทรมานสัตว์  
เว้นจากการลักขโมย เว้นจากการประพฤติผิดในกาม เว้นจากการพูดเท็จ และ
เว้นจากเสพสิ่งมึนเมา (Sila Sampada virtue as exemplified by the 
five precepts) 



125 
 

             3. ถึงพร้อมด้วยการเสียสละ (จาคสัมปทา) คือ มีใจปราศจากความ
ตระหนี่  ยินดใีนการสละ ช่วยเหลือ บริจาคให้ทาน แก่ผู้สมควร และผู้ที่ต้องการ
ความช่วยเหลือ (Caga  Sampada : generosity giving charity and 
alms) 
             4. ถึงพร้อมด้วยปัญญา (ปัญญาสัมปทา) คือท าและยินดีในสิ่งที่ควรท า     
ไม่ยินดีและไม่ท าสิ่งที่ไม่ควรท า ไม่เพ่งเล็งละโมบอยากได้ (อภิชฌาวิสมโลภะ)  
ไม่จองเวรคิดร้าย (พยาบาท) ไม่หดหู่เซื่องซึม (ถีนมิทธะ) ไม่ฟุ้งซ่านร้อนใจ 
(อุทธัจจกุกจจะ) ไม่ลังเลสงสัย (วิจิกิจฉา) เพราะจะท าให้จิตใจเศร้าหมอง 
             เมื่อได้ละสิ่งที่ท าให้เศร้าหมองแล้ว จะท าให้เกิดปัญญากว้างขวาง 
มองเห็นแนวทางที่เหมาะสมในการกระท าต่อไป (Panna Sampada : Wisdom 
having insight into the arising and passing of things) 
              ผู้ที่ปฏิบัติตามธรรมดังกล่าวจะได้รับผลดีคือ 

1. บ ารุงตนเอง และครอบครัวให้เป็นสุข ด้วยทรัพย์ที่หามาโดย
สุจริต 

2. ท าให้ปลอดภัย ป้องกันอันตราย จาก การใช้ทรัพย์ที่หามาได้โดย
สุจริต  ไฟ น้ า พระราชา โจร หรือคนที่ไม่ชอบกัน  

3. สงเคราะห์ น้อมให้  ใช้จ่าย หรือบวงสรวง ด้วยทรัพย์ที่หามาได้
โดยสุจริต  แก่บุคคล 5 ประเภทคือ   ญาติ(ญาติพลี)  แขกผู้มา
เยือน(อติถิพลี) ผู้ตาย(ปุพเพเปตพลี)  รัฐหรือพระราชา เช่นเสีย
ภาษีอากร (ราชพลี)   เทวดา (เทวตาพลี) 

 
พระไตรปิฎกเล่มที่ ๒๑ พระสุตตันตปิฎกเล่มที่ ๑๓ [ฉบับมหาจุฬาฯ]อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต 
http://www.84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=21&siri=61 
 
 
 

http://www.84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=21&siri=61


126 
 

บทที่ 34 

กีสาโคตรมีเถริยาปทาน : เมล็ดผักกับความตาย 

(Kisagotami , Mustard seed and the dead) 

                                                 

 
Wikipedia, free encyclopedia 

 

             ในสมัยพุทธกาล หญิงคนหนึ่งชื่อ นางกีสา ซึ่งเป็นเศรษฐีตกยาก  
เดินร้องไห้อุ้มศพของลูกน้อยที่เพิ่งตาย ไปเฝ้าพระพุทธเจ้า ขอยาวิเศษมาชุบ
ชวีิตลูกให้ฟ้ืนคืนชีพขึ้นมา 

             พระพุทธเจ้าทรงบอกให้นางกีสาไปหาเมล็ดพันธุ์ผักกาด จาก
ครอบครัวที่ไม่เคยมีคนตายมาก่อน  เพ่ือจะได้น ามาท ายาชุบชีวิตให้ลูกของเธอ 

             นางกีสาเดินทางไปค้นหาตามบ้านต่างๆทั่วกรุงสาวัตถี ก็ไม่พบ
ครอบครัวใดที่ไม่เคยมีคนในครอบครัวเสียชีวิตมาก่อนเลย จึงกลับมาทูล
พระพุทธเจ้า 



127 
 

             พระพุทธเจ้าจึงทรงสอนว่า “การเกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็นธรรมดาของ
สิ่งมีชีวิต ไม่มีใครหลีกหนี หรือชุบชีวิตที่ตายแล้วกลับคืนมาได้  ทุกสิ่งในโลกนี้มี
เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป  ความตายไม่ได้เกิดกับลูกของนางเท่านั้น  แต่เกิดกับ
สิ่งมีชีวิตทุกอย่างทั้งปวง” 

            “ต  ปุตฺตปสุสมฺมตฺต  พฺยาสตฺตมนส  สุตฺต  คาม  มโหโฆว มจฺจุ อาทาย        
คจฺฉต”ิ 
            แปลว่า “มฤตยูย่อมพาเอานรชน ผู้มัวเมาในลูกและสัตว์เลี้ยง ผู้มีใจ
ข้องอยู่ในอารมณ์ต่าง ๆ ไป เหมือนห้วงน้ าใหญ่พัดพาเอาชาวบ้านที่หลับใหล 
อยู่ไป” 
 
 
แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎกเล่มที่ ๓๓ พระสุตตันตปิฎก  เอกนิบาต-ทุกนิบาต เลม่ ๑ ภาค ๒ หน้า ๕๔  
http://www.84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=33&siri=173 

 

 

 

 

  

 

 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=33&siri=173


128 
 

บทที่ 35 

ปาปณิกสูตร :วิธีสร้างความรุ่งเรืองให้นักธุรกิจ 

(Papanika Sutta: qualities of a successful shopkeeper or businessman) 

                             

 
                        Flyclipart  free royalty vector Clipart        

            พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า ปัจจัยที่จะท าให้นักธุรกิจ (ปาปณิก) ได้รับ
ความเจริญรุ่งเรือง  ก็คือ  

            1.มีวิสัยทัศน์คาดการณ์ล่วงหน้าได้ดี (จกฺขุมา) คือ ตาดี มีสายตา
กว้างไกล ดูสินค้าเป็น  สามารถกะเก็งได้อย่างแม่นย ารูว่าสินค้าชนิดไหนจะขาย
ได้ก าไรดี ขายที่ไหน ขายเมื่อไหร่ ขายอย่างไร สินค้าอะไรหาง่ายขายง่าย สินค้า
อะไรหายากขายยาก หรือเสี่ยงน้อยต่อการขาดทุน (Cakkhuma: Shrewd eye) 

            2.จัดเจนธุรกิจดี (วิธูโร) มีหัวการค้า รู้ความต้องการและความ
เคลื่อนไหวของตลาด รู้แหล่งซื้อขายสินค้าว่าจะซื้ออะไร ที่ไหน อย่างไร จะมี
ก าไรหรือเสี่ยงต่อการขาดทุนเท่าไร รู้ ใจและรู้จักเอาใจลูกค้า (Vidhura: 
Capable) 



129 
 

            3.มีทุนช่วยสนับสนุนดี (นิสฺสยสมฺปนฺโน) มีแหล่งเงินทุน มีมนุษย์
สัมพันธ์ดี พึ่งพาอาศัยคนอื่นได้ เป็นที่ไว้วางใจเชื่อถือในแหล่งทุน หาเงินมา
ลงทุนด าเนินกิจการได้มาก  รู้จักคนมาก มีอุปกรณ์ด าเนินงานที่เหมาะสม   
(Nissayasampanno : Good human relations, friendliness  would 
gain trust from people) 

 

แหล่งข้อมูล  

 พระไตรปิฎก ไทย (ฉบับมหาจุฬาฯ) เล่มที่ ๒๐,สุตตันตปิฎก องัคุตตรนิกาย เอก-ทุก-ติกนิบาต
http://etipitaka.com/compare/thaimc/thaimm/20/163/?keywords= 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 
 

บทที่ 36 

สีสปาสตูร :ค าสอนพระพุทธเจ้าเหมอืนใบไม้ในก ามือ 

(Simsapa Sutta : The leaves in Buddha hand) 

 
Dreamstime  royalty free  stock photo 

             ที่ป่าประดู่ สีสปาวัน ใกล้กรุงโกสัมพี   พระพุทธเจ้าทรงหยิบใบประดู่ 
2-3 ใบไว้ในพระหัตถ์  แล้วทรงถามพระภิกษุว่า “จ านวนใบไม้ในก ามือนี้ กับ
ใบไม้ในป่าใหญ่นั้น ที่ไหนจะมีมากกว่ากัน” พระภิกษุตอบว่า “ใบไม้ในป่า” 

             พระพุทธเจ้าจึงทรงอธิบายว่า  ค าสอนของพระองค์ ที่ทรงบอกทรง
สอนแก่พระภิกษุทั้งหลายนั้น เป็นเพียงส่วนน้อยนิดเดียว  เปรียบกับใบไม้ในก า
มือของพระองค์เท่านั้น  แต่ยังมีสิ่งที่พระองค์ตรัสรู้แล้วยังไม่ได้บอกใคร ยังมีอีก
มากมาย เพราะถึงจะบอกไปก็ไม่เกิดประโยชน์ที่จะท าให้ชีวิตดีขึ้น หรือไม่
สามารถลดเลิกความโลภ โกรธ หลง ลงได้  ดังนั้น จึงทรงไม่บอก 



131 
 

               แต่ทรงบอก ทรงสอน เรื่องอริยสัจ 4 เพราะเป็นสิ่งที่ก่อประโยชน์ 
ต่อปวงชนทั้งหลาย  ดังนั้นพระสงฆ์ทั้งหลายจึงพึงท าความเพียรเพื่อรู้ชัดในเรื่อง
อริยสัจ 4 

 
พระไตรปิฎก เล่มท่ี ๑๙  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๑๑ 
สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค,  
http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=19&A=10374&Z=10392 

SN 56.31 PTS: S v 437 CDB ii 1857 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.84000.org/tipitaka/read/v.php?B=19&A=10374&Z=10392
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sltp/SN_V_utf8.html#pts.437


132 
 

บทที่ 37 

อภัยราชกุมารสูตร 

พระพุทธเจ้าทรงกล่าวและไม่ทรงกล่าวอะไร? 

Abhaya Sutta On Right Speech 

 
Shutterstock Royalty free Clipart 

            พระพุทธเจ้า ทรงทรงสนทนากับอภัยราชกุมาร เกี่ยวกับสิ่งที่พระองค์
ทรงกล่าวค าพูดและทรงสอนไว้ว่า    

            1.ค าพูดที่รู้ว่าไม่เป็นความจริง ไม่เป็นของแท้ ไม่มีประโยชน์ และ
ค าพูดนั้นไม่เป็นที่รัก ไม่เป็นที่ชอบใจของคนอื่น จะไม่ทรงกล่าววาจาน้ัน   

                 1. In the case of words that the Tathagata knows to be unfactual, 
untrue, unbeneficial (or : not connected with the goal), unendearing & disagreeable      
to others, he does not say them. 



133 
 

            2. ค าพูดรู้ว่าเป็นความจริง เป็นของแท้ แต่ไม่มีประโยชน์  และค าพูด
นั้นจะไม่เป็นที่รัก ไม่เป็นที่พอใจของคนอื่น จะไม่ทรงกล่าววาจาน้ัน 

                 2. In the case of words that the Tathagata knows to be factual, true, 
unbeneficial, unendearing & disagreeable to others, he does not say them. 

           3. ค าพูดที่รู้ว่าเป็นความจริง เป็นของแท้ และมีประโยชน์ แต่ค าพูดนั้น 
จะไม่เป็นที่รัก และไม่เป็นที่ชอบใจของคนอื่น จะทรงเลือกเวลาที่เหมาะสมที่จะ
ทรงกล่าววาจาน้ัน  

                3. In the case of words that the Tathagata knows to be factual, 
true, beneficial, but unendearing & disagreeable to others, he has a sense of 
the proper time for saying them. 

            4. ค าพูดรู้ว่าไม่เป็นความจริง ไม่เป็นของแท้ และไม่มีประโยชน์  
ถึงแม้ว่าค าพูดน้ันจะเป็นที่รักเป็นที่ชอบใจของคนอื่น ก็จะไม่ทรงกล่าววาจานั้น 

                 4. In the case of words that the Tathagata knows to be unfactual, 
untrue, unbeneficial, but endearing & agreeable to others, he does not say them. 

            5. ค าพูดที่รู้ว่าเป็นความจริง เป็นของแท้ แต่ไม่มีประโยชน์ ถึงแม้สิ่งนั้น
จะเป็นที่รักเป็นที่ชอบใจของคนอื่น ก็จะไม่ทรงกล่าววาจานั้น  

                 5. In the case of words that the Tathagata knows to be factual, 
true, unbeneficial, but endearing & agreeable to others, he does not say them. 

            6. สิ่งที่รู้ว่าเป็นความจริง ที่เป็นของแท้ ที่มีประโยชน์ ทั้งยังเป็นที่รัก 
เป็นที่ชอบใจของคนอื่น พระพุทธเจ้าจะทรงเลือกเวลาและสถานที่ที่เหมาะสม  
ในการกล่าววาจาค าพูดนั้น เพราะทรงมีความเมตตากรุณาต่อสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย  



134 
 

                   6. In the case of words that the Tathagata knows to be factual, 
true, beneficial, and endearing & agreeable to others, he has a sense of the 
proper time for saying them. Why is that? Because the Tathagata has 
sympathy for living beings.  

 

แหล่งข้อมูล 

พระไตรปิฎกเล่มที่ ๑๓ พระสูตร เล่มที่ ๕ มัชฌิมนกิาย มูลปัณณาสก์ ๑ คหปติวรรค  เร่ืองที่ ๘ 
อภยราชกุมารสูตร 

https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.058.than.html  MN58  PTS:M I 392     

 

                           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.058.than.html


135 
 

บทที่ 38 

จูฬมาลุงกโยวาทสูตร: ปัญหาที่พระพุทธเจ้าทรงไม่ตอบ 

Cula Malunkyovada Sutta: Questions that Buddha would not answer. 

 
Clipart Library free royalty 

             ครั้งหนึ่ง พระพุทธเจ้าประทับ ณ พระวิหารเชตวัน นครสาวัตถี    
พระมาลุงกยบุตร เข้าไปทูลถามว่าท าไมพระพุทธเจ้าไม่ทรงตอบปัญหาเกี่ยวกับ
เรื่อง โลกเที่ยง หรือโลกไม่เที่ยง โลกมีที่สุด หรือโลกไม่มีที่สุด ชีพกับสรีระเป็นสิ่ง
เดียวกันหรือต่างกัน สัตว์ท่ีตายแล้วไปเกิดใหม่หรือไม่เกิดใหม่  

             พระพุทธเจ้าทรงเปรียบเทียบให้พระมาลุงกยบุตรฟังว่า เปรียบเหมือน
คนถูกยิงด้วยลูกศรอาบยาพิษ ญาติหาหมอรักษา ให้ถอนลูกศรออก ถ้าคนผู้นั้น
ห้ามไม่ให้ถอนลูกศรออก เพราะยังไม่รู้ว่าใครเป็นคนยิง ลูกศรนั้นยิงจากธนูชนิดไหน 
สายธนูท าด้วยอะไร หางลูกศรท าด้วยอะไร คนผู้นั้นคงตายเปล่า 
            พระพุทธเจ้าทรงสอนต่อไปว่า ปัญหาที่พระองค์ไม่ทรงตอบ ให้จ าไว้
ว่าไม่ทรงตอบ ปัญหาที่ทรงตอบ ก็ให้จ าไว้ว่าทรงตอบ ปัญหาที่ไม่ทรงตอบ คือ 
ทิฏฐิ 10 ประการ ที่ไม่ทรงตอบเพราะไม่มีประโยชน์อะไร สิ่งที่ทรงตอบ คือ 
อริยสัจ 4 เพราะประกอบด้วยประโยชน์  



136 
 

           อันตคาหิกทิฏฐิ 10 (Antagahika ditthi: the ten erroneous 
extremist views) คือค าถามที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงตอบ  คือเรื่องเกี่ยวกับ 

1. โลกเที่ยง (The world is eternal.) 
2. โลกไม่เที่ยง (The world is not eternal.) 
3. โลกมีที่สุด (The world is finite.) 
4. โลกไม่มีท่ีสุด (The world is infinite.) 
5. ชีพ (วิญญาณ) และ สรีระ (ร่างกาย) เป็นอย่างเดียวกัน (The 

soul and the body are the same.)  
6. ชีพ (วิญญาณ) และสรีระ (ร่างกาย) เป็นคนละอย่างแตกต่างกัน 

(The soul is one thing and the body is another.)  
7. เมื่อตายไปแล้วจะเกิดใหม่อีก (After dead a Tathagata exists.) 
8. เมื่อตายไปแล้วไม่เกิดใหม่อีก (Afterdead a Tathagata does 

not exist.) 
9. การจะเกิดใหม่หรือไม่เกิดเมื่อตายไปแล้ว (After dead a 

Tathagata both exists and does not exist.) 
10.การไม่เกิดใหม่หรือไม่เกิดเมื่อตายไปแล้ว (After dead a  
   Tathagata neither exists nor does not exist.) 

 
 
พระไตรปิฎก เล่มท่ี ๑๓  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๕ มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ 
http://84000.org/tipitaka/dic/d_item.php?i=337 , MN63 PTS:M I 426 

พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม พิมพ์ครั้งท่ี ๑๒ พ.ศ. ๒๕๔๖ 

 

 

 

http://84000.org/tipitaka/dic/d_item.php?i=337


137 
 

บทที่ 39 

สามัญญผลสูตร 

ข้อห้ามต่างๆส าหรับพระภิกษุในพุทธศาสนา 

Samanaphala Sutta: The Fruit of the Contemplative Life 

 
123rf  free royalty 

                                    

             สามัญญผลสูตร เป็นพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าที่ทรงแสดงต่อ
พระเจ้าอชาตศัตรู พระราชาแคว้นมคธ ที่สวนมะม่วง กรุงราชคฤห์  เกี่ยวกับศีล 
หรือข้อห้ามปฏิบัติของพระภิกษุในพระพุทธศาสนา แบ่งเป็น จุลศีล(ข้อห้าม
อย่างเล็ก)  มัชฌิมศีล (ข้อห้ามอย่างกลาง) และ มหาศีล(ข้อห้ามอย่างใหญ่) 

             



138 
 

            จูฬศีล ข้อห้ามอย่างเล็ก (Cula Sila: Minor Morality) 

            1. ละเว้นขาดจากการท าลายชีวิตสัตว์โดยเจตนา วางทัณฑาวุธและ 
ศัสตราวุธ มีความละอาย มีความเอ็นดู มุ่ งประโยชน์เกื้อกูลต่อสรรพสัตว์    
(Give up injury to life and lay aside all types of weapons and 
instruments of harm.) 
            2. ละเว้นขาดจากการมีเจตนาถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขาหวงแหน
ไม่ได้ให้ รับเอาแต่ของที่เขาให้ มุ่งหวังแต่ของที่เขาให้ ไม่เป็นขโมย (Not take  
what is not given, accept what is given and wait till it is given.) 
            3. ละพฤติกรรมอันเป็นข้าศึกต่อพรหมจรรย์ ประพฤติพรหมจรรย์ 
เว้นห่างไกลจากเมถุนธรรมอันเป็นกิจของชาวบ้าน (Give up sexual desire. 
He should practice celibacy and overcome the desire for sexual 
intercourse.) 
            4. ละเว้นขาดจากการพูดเท็จ หรือเรื่องจริงปนเท็จ คือ พูดแต่ค าสัตย์  
ความจริง ด ารงความสัตย์  มีถ้อยค าเป็นหลัก เชื่อถือได้  ไม่หลอกลวง
ชาวโลก (Give up false speech, speak truth, keep faith, should be 
faithful and trustworthy and should not break his promise.) 
             5. ละเว้นขาดจากค าส่อเสียดให้คนแตกแยกกัน เช่น ฟังความจาก
ฝ่ายนี้แล้วไม่ไปบอกฝ่ายโน้นเพื่อท าลายฝ่ายนี้ หรือฟังความฝ่ายโน้นแล้วไม่มา
บอกฝ่ายนี้เพื่อท าลายฝ่ายโน้น สมานคนที่แตกกัน ส่งเสริมคนที่ปรองดองกัน ชื่น
ชมยินดีเพลิดเพลินต่อผู้ที่สามัคคีกัน พูดแต่ถ้อยค าที่สร้างสรรค์ความสามัคคี 
(Give up slander, not repeat what he heard in one place to 
another in order to cause strife, strive to unite those who are 
divided by strife, encourage those who are friends, take delight 
in peace, and speak such words that establish and make for 
peace.) 



139 
 

             6. ละเว้นขาดจากค าหยาบคาย คือ พูดแต่ค าไม่มีโทษ ไพเราะ น่ารัก 
จับใจ เป็นค าของชาวเมือง ค าที่คนส่วนมากพอใจ (Give up harsh speech, 
speak words that are devoid of blame and criticism, words that 
are pleasing to the ears, touching the heart, cultured, pleasing 
to the people and loved by them.) 
             7. ละเว้นขาดจากค าเพ้อเจ้อ คือ พูดถูกเวลา พูดค าจริง  พูดอิง
ประโยชน์ พูดอิงธรรม พูดอิงวินัย พูดค าที่มีหลักฐาน มีที่อ้างอิง มีที่ก าหนด 
ประกอบด้วยประโยชน์ เหมาะแก่เวลา (Give up frivolous talk, speak 
appropriately at the right time, in accordance with facts, with 
words full of meaning, memorable, timely, well-illustrated , measured 
and to the point.) 
             8. เว้นขาดจากการท าลายชีวิตพืชคามและภูตคาม คือพืชพันธุ์อันถูกพราก 
แล้วแต่ยังจะเป็นได้อีก เช่น เหง้า หน่อ ผล เมล็ด ข้อ ยอด กิ่ง และต้นไม้ที่มีราก
ติดดิน ที่อาจเจริญเติบโตต่อไปได้ แต่มีข้อยกเว้นให้ภิกษุเก็บสมุนไพรบางอย่าง
มาท ายารักษาโรคได้ เช่น สมอไทย สมอพิเภก  มะขามป้อม (Not do any harm 
to the plants and seeds.) 
             9. กินอาหารมื้อเดียว ไม่กินตอนกลางคืน เว้นขาดจากการกินอาหาร
หลังเที่ยงวัน (Take only one meal at a time, not eat during the 
night or at the wrong time.) 
             10. เว้นขาดจากการดู การแสดง ฟ้อนร า ขับร้อง ประโคมดนตรี 
และดูการละเล่นที่เป็นข้าศึกแก่กุศล (Not watch shows or attend fairs 
with song dance and music.) 
             11. เว้นขาดจากการทัดทรง ประดับ ตกแต่งร่างกายด้วยพวงดอกไม้
ของหอมและเครื่องประทินผิวอันเป็นลักษณะแห่งการแต่งตัว(Not wear 
ornaments, or adorn himself with garlands, scents, or cosmetics.) 



140 
 

             12. เว้นขาดจากที่นอนสูงใหญ่ภายในยัดด้วยนุ่นหรือส าลี  (Not use 
high or large beds.) 
             13. เว้นขาดจากการรับทองค าและเงิน และสิ่งที่มีมูลค่า (Not 
accept gold or silver.)  
             14. เว้นขาดจากการรับเมล็ดพืชดิบที่ยังไม่ได้หุง (Not accept raw 
grain.) 
             15. เว้นขาดจากการรับเนื้อดิบ ปลาดิบ (Not accept raw meat.) 
             16. เว้นขาดจากการรับหญิงสาวและเด็กหญิงเป็นของขวัญ (Not 
accept women or girls.) 
             17. เว้นขาดจากการรับทาสหญิงและทาสชาย (Not accept 
bondmen or bondwomen.)              
             18. เว้นขาดจากการรับแพะและแกะ(Not accept sheep or goats.) 
             19. เว้นขาดจากการรับไก่เป็ดและสุกร (Not accept fowls or pigs.) 
             20. เว้นขาดจากการรับช้าง  ม้า วัวควาย ลา   (Not accept 
elephants or cattle.)              
             21. เว้นขาดจากการรับไร่นาและที่ดิน บ่อ หนอง บึง ทั้งที่ ใช้
ประโยชน์ได้หรือไม่ได้ (Not accept fields or houses.) 
             22. เว้นขาดจากการท าหน้าที่เป็นทูตหรือคนกลาง ตัวแทนไปเจรจา
ต่อรอง (ทูเตยฺย ) หรือ ผู้รับใช้ส่งหนังสือสื่อข่าวสาร (อนุโยต ) เพราะหากเกิด
เรื่องไม่ดีขึ้นจะถูกครหาติเตียนได้ (Not act as a go-between or a messenger.) 
             23. เว้นขาดจากการซื้อขายสิ่งของต่างๆ (กยวิกฺกย )(Not buy or 
sell.) 
             24. เว้นขาดจากการโกง (กูฏ ) ด้วยเครื่องชั่งตวงวัด (หทยเภท  สิ
ชาเภท  รกฺชุเภท ) ด้วยอุบาย (วญฺจน ) ด้วยวิธีปลอมแปลง (นิกติ) ด้วยวิธี
ตลบตะแลง (สาวิโยโค) (Not falsify with scales ,weight or measures.) 
 



141 
 

             25. เว้นขาดจากการรับสินบน การล่อลวง และการตลบตะแลง
(Abstains from the crooked ways of bribery, cheating or fraud.) 
             26. เว้นขาดจากการท าให้คนพิการด้วยการตัดอวัยวะ (เฉทน )           
การฆ่าท าให้ตาย (วโธ) การมัดจองจ าผู้อื่น( พนฺโธ) การตีชิงทรัพย์ (อาโลโป) 
การปิดบังด้วยหิมะและพุ่มไม้ (วิปราโมโส)  การปล้น จี้  กรรโชก  และการก่อ
ความไม่สงบอย่างรุนแรง (สหสากาโร) (Abstains from maiming, murder, 
putting in bonds, robbery , dacoit or violence)                   
                          

             มัชฌิมศีล ข้อห้ามอย่างกลาง  (Majjhima Sila: Middle Morality) 

             1. เว้นขาดจากการขัดขวางการเจริญเติบโต (วุฑฒ ) งอกงาม (วิรุฬห )
ของพืชคาม คือ พืชเกิดจากเหง้า  เกิดจากล าต้น  เกิดจากตา  เกิดจากยอด  
เกิดจากเมล็ด  ที่จะเจริญเติบโตต่อไปได้  และภูตคาม คือ ต้นไม้ที่มีรากติดอยู่ 
ซึ่งอาจเจริญเติบโตต่อไปได้  แม้จะไม่ได้ท าลายชีวิตของพืช เช่น เก็บผักผลไม้ 
มาบริโภค ตัดกิ่งไม้มาท าที่พักบริโภคเมล็ดผลไม้ ภิกษุบริโภคผลไม้ที่มีคนอื่น
ถวายได้แต่ต้องปลิ้นเมล็ดออกเสียก่อน (Abstain from injury to seeding and 
growing plants) 
             2. เว้นขาดจากการบริโภคของที่สะสมไว้ เช่น ข้าว น้ า ผ้าห่ม ที่นอน  
ยานพาหนะ ของหอม (Abstain from stores food drinks clothing equipages 
bedding perfumes and curry stuffs.) 
             3. เว้นขาดจากการดูการละเล่นอันเป็นข้าศึกต่อกุศล เช่น การฟ้อน 
การขับร้องเพลง การประโคมดนตรี การร า การเล่านิทาน การเล่นปรบมือ การ
เล่นปลุกผี การเล่นตีกลอง การสร้างฉากบ้านเมืองให้สวยงาม การละเล่นของคน
จัณฑาล การเล่นกระดานหก การละเล่นหน้าศพ การแข่งชนช้าง การแข่งม้า 
การแข่งชนกระบือ การแข่งชนโค การแข่งชนแพะ การแข่งชนแกะ การแข่งชน
ไก่ การแข่งชนนกกระทา การร ากระบี่กระบอง การชกมวย มวยปล้ า การรบ 
การตรวจพลสวนสนาม การจัดกระบวนทัพ การตรวจกองทัพ (Abstain from 



142 
 

visiting shows of Nautch dances  Singing of songs , Instrumental 
music , Ballad recitations , Hand music , The chanting of bards , 
Tam-tam playing , Fairy scenes , Acrobatic feats by Kandâlas, 
Combats of elephants, horses, buffaloes, bulls, goats, rams, 
cocks, and quails. Bouts at quarter-staff, boxing,wrestling  Sham-
fights, roll-calls, manreuvres, reviews.) 
             4. เว้นขาดจากการหมกมุ่นในการเล่นการพนัน  และของเล่น อันเป็น
เหตุแห่งความประมาท เช่น  เล่นหมากรุกแถวละ ๘ ตา หรือ ๑๐ ตา หมากเก็บ 
เล่นดวด เล่นหมากไหว เล่นโยนบ่วง เล่นไม้หึ่ง เล่นก าทาย เล่นสะกา เล่นเป่า
ใบไม้ เล่นไถเล็กๆ เล่นหกคะเมน เล่นกังหัน เล่นตวงทราย เล่นรถเล็กๆ เล่นธนู
เล็กๆ เล่นเขียนทาย เล่นทายใจ เล่นล้อเลียนคนพิการหลังค่อมหรือเป็นง่อย  
(Abstain from addicted to games and recreation  such as Games on 
boards with eight, or with ten, rows of squares, Throwing dice, 
Games with balls, Blowing through toy pipes made of leaves, 
Playing with toy windmills made of palm-leaves, mimicry of 
deformities.) 
             5. เว้นขาดจากที่นอนอันสูงใหญ่ คือ เตียงมีเท้าสูงเกินขนาด เตียงมี
เท้าเป็นรูปสัตว์ร้าย พรมขนสัตว์ เครื่องลาดขนแกะลายวิจิตร เครื่องลาดขนแกะ
สีขาว เครื่องลาดมีลายรูปดอกไม้ เครื่องลาดยัดนุ่น เครื่องลาดขนแกะวิจิตรด้วย
รูปสัตว์ร้าย เช่นสีหะและเสือ เครื่องลาดขนแกะมีขน 2 ด้าน เครื่องลาดขนแกะ 
มีขนด้านเดียว เครื่องลาดปักด้วยไหมประดับรัตนะ เครื่องลาดผ้าไหมประดับ
รัตนะ เครื่องลาดขนแกะขนาดใหญ่ที่นางฟ้อน 16 คนร่ายร าได้ เครื่องลาดบน
หลังช้าง เครื่องลาดบนหลังม้า เครื่องลาดในรถ เครื่องลาดท าด้วยหนังเสือ   
เครื่องลาดหนังชะมด เครื่องลาดมีเพดาน เครื่องลาดมีหมอน 2 ข้าง (Abstain 
from movable setters ,high six feet long  ,divans with animal figures, 
goats hair coverlets , elephant, horse and chariot rugs etc.) 



143 
 

             6. เว้นขาดจากการประดับตกแต่งร่างกาย เช่น อบผิว นวด อาบ
น้ าหอม เพาะกาย ส่องกระจก แต้มตา ทัดพวงดอกไม้ ประทินผิว ผัดหน้า ทาปาก 
ประดับข้อมือ สวมเกี้ยว ใช้ไม้ถือ ใช้กลักยา ใช้ดาบ ใช้พระขรรค์  สวมรองเท้า
วิจิตร ติดกรอบหน้า ปักปิ่น ใช้พัดและแส้ขนหางจามรี นุ่งห่มผ้าขาวชายยาว  
(Abstain from adorning and beautifying themselves.) 
             7. เว้นขาดจากการพูดเรื่องไร้สาระ (เดรัจฉานกถา) เช่น เรื่อง
พระราชา เรื่องโจร เรื่องมหาอ ามาตย์ เรื่องกองทัพ เรื่องการรบ เรื่องข้าว เรื่อง
น้ า เรื่องผ้า เรื่องที่นอน เรื่องพวงดอกไม้ เรื่องของหอม เรื่องญาติ เรื่องความไม่
พอใจต่างๆ (กุมฺภฏฐานกถ ) เรื่องคนที่ล่วงลับไปแล้ว (ปุพฺพเปตถ ) เรื่องไร้
ประโยชน์ (นานตฺตกถา) เรื่องใครสร้างโลก (โลกกฺขายิกา) (Abstain from talking 
nonsenses such as gossip at street corners , about existence and 
non-existences, the creation of the land or sea.) 
             8. เว้นขาดจากการพูดทุ่มเถียงแก่งแย่งกัน เช่น ท่านไม่รู้ทั่วถึงธรรม
วินัยนี้ แต่ผมรู้ทั่วถึง ท่านจะรู้ทั่วถึงธรรมวินัยนี้ได้อย่างไร ท่านปฏิบัติผิด แต่ผม
ปฏิบัติถูก ค าพูดของผมมีประโยชน์ แต่ค าพูดของท่านไม่มีประโยชน์ ค าที่ควร
พูดก่อน ท่านกลับพูดภายหลัง ค าที่ควรพูดภายหลัง ท่านกลับพูดเสียก่อน เรื่อง
ที่ท่านเคยชินได้ผันแปรไปแล้ว ผมจับผิดค าพูดของท่านได้แล้ว  ผมข่มท่านได้
แล้ว ถ้าท่านมีความสามารถก็จงหาทางแก้ค าพูดหรือเปลื้องตนให้พ้นผิดเถิด
(Abstain from quarrelling.) 
             9. เว้นขาดจากการท าหน้าที่เป็นตัวแทนและผู้สื่อสาร เช่น รับเป็นสื่อ
ให้พระราชา ราชมหาอ ามาตย์ กษัตริย์ พราหมณ์ คหบดี (Abstain from 
taking messages or acting as  go-betweens.) 
             10. เว้นขาดจากการพูดหลอกลวงและการพูดเลียบเคียง เช่น หว่านล้อม 
พูดและเล็ม ใช้ลาภต่อลาภ ล่อลวง แกล้งท า (Abstain from deception 
and patter.) 
                                  



144 
 

            มหาศีล ข้อห้ามอย่างใหญ่ (Maha Sila : Major Morality) 

            1. เว้นขาดจากการเลี้ยงชีพผิดทางด้วยเดรัจฉานวิชา เช่น ท านาย
อวัยวะ เช่น ลายมือ ลายเท้า (องค ) ท านายฝัน (สุปิน ) วิชาท าให้เลื่อนต าแหน่ง
ข้าราชการ (เขตฺตวิชชา) วิชาเชิญเทวดาในป่าช้า (สิววิชฺชา) วิชาเวทมนตร์ไล่ผี 
(ภูตวิชฺชา) วิชาตั้งศาลพระภูมิ(ภูริวิชฺชา) วิชาหมองู(อหิวิชฺชา) วิชาว่าด้วยยา
พิษ (วิสฺวิชชา) วิชาว่าด้วยแมงป่อง (วิจฺฉิกวิชฺชา) วิชาว่าด้วยหนู (มุสิกวิชฺชา)
วิชาว่าด้วยเสียงนก (สกุณวิชชฺชา) วิชาว่าด้วยเสียงกา(วายสวิชฺชา) วิชาทาย
อายุ (ปกฺกชฺฌาน๊) วิชาป้องกันลูกศร (สวปริตฺตาน ) วิชาว่าด้วยเสียงสัตว์ร้อง 
(มิคจกกฺก )(Abstains from low arts such as palmistry, fortune 
telling.)   

     2. เว้นขาดจากการเลี้ยงชีพผิดทางด้วยเดรัจฉานวิชา เช่น ท านาย
ลักษณะแก้วมณี ลักษณะผ้า ลักษณะไม้พลอง ลักษณะศัสตรา ลักษณะดาบ 
ลักษณะศร ลักษณะธนู ลักษณะอาวุธ ลักษณะสตรี ลักษณะบุรุษ ลักษณะ
เด็กชาย ลักษณะเด็กหญิง ลักษณะทาสชาย ลักษณะทาสหญิง ลักษณะช้าง 
ลักษณะม้า ลักษณะกระบือ ลักษณะโคอุสภะ  ลักษณะโคสามัญ ลักษณะแพะ 
ลักษณะแกะ ลักษณะไก่ นกกระทา เหี้ย ลักษณะตุ้มหู ลักษณะเต่า ลักษณะมฤค  
(Abstain from low arts such as good and bad quality of things 
such as gems garments swords arrows weapons women men 
boys girls slaves etc.) 
             3. เว้นขาดจากการเลี้ยงชีพผิดทางด้วยเดรัจฉานวิชา เช่น  ดูฤกษ์
การเสด็จยาตราทัพ  การมีชัยชนะหรือปราชัยของพระราชา (อญญ  นิยฺยาน  
ภสิสฺสติ) (Abstain from wrong means of livelihood from debased 
arts such as the king will march forth or will not march forth.) 
             4. เว้นขาดจากการเลี้ยงชีพผิดทางด้วยเดรัจฉานวิชา เช่น พยากรณ์
ว่าจะมีเพลิงไหม้ใหญ่ (ทิสาฑาโห) จะมีอุกาบาตตก (อุกกาปาโต) จะมี 



145 
 

จันทรคราส  สุริยคราส  ดวงจันทร์ ดวงอาทิตย์จักโคจรถูกทางหรือผิดทาง          
ดาวนักษัตรจักโคจรถูกทางหรือผิดทาง จักมี แผ่นดินไหว ฟ้าร้อง ดวงจันทร์ 
ดวงอาทิตย์ หรือดาวนักษัตรโคจรถูกทางจักมีผลอย่างนี้ โคจรผิดทางจักมีผล
อย่างนี้ (Abstain from wrong means of lively hood such as predicting 
an eclipse of the moon and the sun.) 
             5. เว้นขาดจากการเลี้ยงชีพผิดทางด้วยเดรัจฉานวิชา เช่น พยากรณ์
ว่าฝนจะดี (สุวุฏฐิกา) ฝนจะแล้ง (ทุพฺพุฏฐิกา) การค านวณด้วยการนับนิ้ว 
(มุททา) การค านวณด้วยวิธีคิดในใจ (คณนา)  การอนุมานด้วยสายตา (สังขาน)  
(Abstain from low arts such as predicting abundant rain or a 
draught.) 
             6. เว้นขาดจากการเลี้ยงชีพผิดทางด้วยเดรัจฉานวิชา เช่น  ให้ฤกษ์
อาวาหมงคล (หญิงมาอยู่บ้านชาย)  ฤกษ์วิวาหมงคล (ชายมาอยู่บ้านหญิง)  
ฤกษ์ส่งตัว  ฤกษ์หย่าร้าง  ฤกษ์รวบรวมทรัพย์  ฤกษ์ใช้จ่ายทรัพย์ ท าให้โชคดี 
ท าให้เคราะห์ร้าย ให้ยาผดุงครรภ์ ร่ายมนตร์ท าให้ลิ้นแข็ง ท าให้คางแข็ง ท าให้
มือสั่น ท าให้คางสั่น ท าให้หูอื้อ เป็นหมอดูลูกแก้ว ใช้หญิงสาวเป็นคนทรง       
ใช้หญิงประจ าเทวาลัยเป็นคนทรง บวงสรวงดวงอาทิตย์และท้าวมหาพรหม   
ร่ายมนตร์พ่นไฟ ท าพิธีเรียกขวัญ (Abstain from arranging auspicious dates 
for marriage.) 
            7. เว้นขาดจากการเลี้ยงชีพผิดทางด้วยเดรัจฉานวิชา เช่น ท าพิธีบนบาน 
พิธีแก้บน (สนฺติกมม ) ร่ายมนตร์ขับผี บวงสรวงเจ้าที่ตั้งศาลพระภูมิ (วตฺถุปริกรณ ) 
ท ากะเทยให้เป็นชาย ท าชายให้เป็นกะเทย ท าพิธีปลูกเรือน รดน้ ามนต์(อาจมน )  
พิธีบูชาไฟ ปรุงยารักษาโรค  เป็นหมอรักษาตา หมอผ่าตัด หมอรักษาเด็ก 
(กุมารเวชช ) กายภาพบ าบัด (มูลเภสชฺชาน ) การใส่ยาแล้วล้างออกเมื่อโรคหาย  
(Abstain from promising gifts to deities in return for favors 
fulfilling such promise.) 



146 
 

             ภิกษุผู้ปฏิบัติตาม  จูฬศีล มัชฌิมศีล และมหาศีลดังกล่าว ย่อมไม่
ประสบภัยอันตรายจากการส ารวมในศีลเลย ย่อมเสวยสุขอันไม่มีโทษภายใน 
ทั้งหลายทั้งปวง 
                       

          

แหล่งข้อมูล 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๙  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๑ ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค 
 
                   

                                

          

 

 

 

                             

 

 

 

 

 

 

 



147 
 

บทที่ 40 

ทีฆชานุสูตร : ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ 

ธรรมที่เป็นประโยชน์ในปัจจุบัน 

Dighajanu Sutta : conditions that lead to happiness and  in this  lives. 

 
Shutter stock  free royalty 

 

             ครั้งหนึ่ง พระพุทธเจ้าประทับอยู่ที่นิคมของชาวโกฬิยะ มีชายหนุ่มชื่อ 
ทีฆชานุ หรือ พยัคฆปัชชะเข้าไปถาม ขอให้แสดงธรรมที่เหมาะแก่คนธรรมดา         
ที่ยังครองเรือนอยู่กับบุตรภรรยา ยังชอบดอกไม้ของหอม และยินดีในเงินทอง 
อยู่เพื่อประโยชน์สุขที่คนทั่วไปปรารถนา ที่มองเห็นกันในชาตินี้ ไม่ต้องรอชาติหน้า  

             พระพุทธเจ้าจึงทรงแสดงธรรม 4 ประการชื่อ ทีฆชานุสูตร หรือ 
ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ บางทีเรียกว่า หัวใจ เศรษฐี หรือ  ทิฏฐธัมมิกัตถสังวัต
ตนิกธรรม  ใช้ค าย่อว่า  “อุ อา กา สะ” ประกอบด้วยวิธีการ 4 อย่างคือ 

             1. ความขยันหมั่นเพียรหมั่นท าการงาน (อุฏฐานสัมปทา) หมายถึง 
ขยันหมั่นเพียรในการประกอบอาชีพ โดยชอบธรรม  ไม่เกียจคร้าน  ใช้ปัญญา
ประกอบการท างานที่รับผิดชอบให้ส าเร็จลุล่วงไปด้วยดี  (Utthana Samada: 
The accomplishment of persistent effort, achievement of diligence) 



148 
 

            2. การรักษาโภคทรัพย์ (อารักขสัมปทา) เพื่อมิให้โภคทรัพย์ที่หามาได้
ด้วยความ ขยันหมั่นเพียรโดยชอบธรรม ถูกยึด ถูกลักขโมย ไฟไหม้ น้ าท่วม 
หรือสูญหายไปด้วยภัยต่างๆ(Arakkha Sampada : the accomplishment 
of watchfulness, achievement of protection) 

            3. การคบคนดีเป็นเพื่อนที่ปรึกษา (กัลยาณมิตตตา) ไม่คบคนชั่วเป็น
มิตร (Kalyanamitta : good spiritual friendship) โดยเจรจา สนทนา 
ศึกษา กับผู้ที่ถึงพร้อมด้วย ศรัทธา ศีล จาคะ ปัญญา ซึ่งมีลักษณะดังน้ี 

                3.1 น่ารัก (ปิโย) เป็นที่สบายใจและสนิทสนม ชวนให้อยากเข้าไป
ปรึกษาไต่ถาม (Piyo : to have good human relations and to be a 
good model.) 

                3.2 น่าเคารพ  (ครุ) ท าให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นใจ เป็นที่พึ่งได้ และ
ปลอดภัย (Caru : to behave properly in a status and good principles      
to live) 

                3.3 น่ายกย่อง (ภาวนีโย) มีความรู้และภูมิปัญญาแท้จริง ทั้งเป็น        
ผู้ฝึกอบรมและปรับปรุง ตนอยู่เสมอ ควรเอาอย่าง ท าให้ระลึกและเอ่ยอ้างด้วย
ซาบซึ้งภูมิใจ ( Bhavaniyo: to get faith as a person of good qualities: 
knowledge and wisdom, self-training and self-development.) 

                3.4 รู้จักชี้แจงให้เข้าใจ (วตฺตา) รู้ว่าเมื่อไรควรพูดอย่างไร คอยให้
ค าแนะน าว่ากล่าวตักเตือน เป็นที่ปรึกษาที่ดี (Vatta : to get faith as a 
person of good qualities: knowledge and wisdom, self-training 
and self-development. ) 



149 
 

                 3.5 อดทนต่อถ้อยค า (วจนกฺขโม) คือ พร้อมที่จะรับฟังค าปรึกษา 
ชักถาม น าเสนอและวิพากษ์วิจารณ์  อดทนฟังได้  ไม่ เบื่อ  ไม่ฉุนเฉียว 
(Vacanakkhamo : patient in all obstacles and full of strong mind to 
win those obstacles.) 

                  3.6 สามารถอธิบายเรื่องยุ่งยากซับซ้อนให้เข้าใจ (คมฺภีรญฺจ กถ  
กตฺตา) (Gambhiranca: to describe complex events for clear understanding.)     

                  3.7 ไมช่ักจูงไปในทางเสื่อม (โน จฏฺฐาเน นิโยชเย) คือ ไม่แนะน า
ในเรื่องเหลวไหลเสื่อมเสีย(No Catthane Niyojaye : to leave misleading the 
other persons into destruction.) 

             4. การอยู่อย่างพอเพียง (สมชีวิตา) คือรู้ทางเจริญและทางเสื่อมแห่ง
โภคทรัพย์ แล้วเลี้ยงชีพอย่างพอเหมาะสม ไม่ให้สุรุ่ยสุร่ายฟุ่มเฟือยนัก และมิให้
ฝืดเคืองนัก  โดยให้รายได้มากกว่ารายจ่าย ไม่เป็นนักเลงหญิง ไม่เป็นนักเลงสุรา 
ไม่เป็นนักเลงการพนัน  ไม่มีเพื่อนชั่ว  เปรียบได้กับสระน้ าที่เปิดทางให้น้ าไหล
เข้าแต่ปิดทางไหลออก  (Sama Jivikata : balance livelihood,  living economically) 

 

แหล่งข้อมูล: 

พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). "พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม".
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/an/an08/an08.054.nara.html 
A.IV.281   องฺ.อฏฺฐก. 23/144/289 

 

 

 

http://84000.org/tipitaka/dic/
http://84000.org/tipitaka/dic/
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/an/an08/an08.054.nara.html%20A.IV.281
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/an/an08/an08.054.nara.html%20A.IV.281
https://84000.org/tipitaka/read/?23/144/289


150 
 

บทที่ 41 

บุญกิริยาวัตถุ 10:วิธีท าบุญ 10 วิธี 

(Punnakiriya-vatthu: Base of meritorious actions) 

 
iStock  free royalty 

                การท าความดี หรือท าบุญ ในพระพุทธศาสนาน้ัน ไม่ใช่เพียงแต่การไป
เข้าวัด สวดมนต์ ฟังธรรม หรือตักบาตรให้พระภิกษุเท่านั้น ยังมีวิธีท าบุญอื่นๆ 
อีกหลายวิธีคือ 

             1. ด้วยการให้ การบริจาคสิ่งขง  (ทานมัย , Dana: giving, charity)  โดย
ให้เงินหรือของกินของใช้ แก่ผู้อื่นโดยไม่จ าเป็นต้องเป็นพระภิกษุ เช่น การ
ช่วยเหลือมอบถุงยังชีพให้ผู้ประสบภัย แจกอาหารให้คนยากจน หรือ มอบยาฟ้า
ทะลายโจรให้ผู้ติดโรคระบาดโควิด เพราะการให้ทานเป็นการบรรเทาความ
เดือดร้อนให้ผู้อื่น ลดความเห็นแก่ตัว ความตระหนี่ถี่เหนียว และท าให้ผู้บริจาค
เกิดความอิ่มเอิบใจ  

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99


151 
 

        2. ด้วยการ ประพฤติดีมีระเบียบวินัยหรือรักษาศีล (สีลมัย, Sila: 
morality)  โดยรักษากายวาจาใจให้เรียบร้อย ไม่เบียดเบียนผู้อื่น ลด ละ เลิก 
ความชั่ว  มุ่งกระท าความดี  โดยปฏิบัติตามกฎหมาย และวัฒนธรรมของสังคม  
และ รักษาศีล 5 ศีล 8 หรือศีล 10 ตามก าลังศรัทธา   

        3. ด้วยการฝึกอบรมจิตใจ เจริญภาวนา (ภาวนามัย, Bhavana : 
meditation, mental development ) โดยท าใจให้สงบ เช่น การสวดมนต์ 
หรือน่ังสมาธิ เป็นประจ า 

       4. ด้วยการประพฤติอ่อนน้อม เคารพ สุภาพ มีมารยาท (อปจายนมัย, 
Apacayana : paying respect , reverence)  โดยให้เกียรติเคารพต่อความคิด
ของผู้อื่น ซึ่งอาจแตกต่างจากความคิดของตนเอง ท าให้สังคมสงบสุข และเกิด
ความเมตตาต่อกัน   

            5. ด้วยการให้บริการ ช่วยเหลือรับใช้ผู้อื่นด้วยแรงกายแรงปัญญา 
และสิ่งอื่น ที่ ไม่ใช่วัตถุสิ่ งของหรือเงินทอง (เวยยาวัจจมัย ,Veyavacca 
:service) เช่น ดูแลบ้านให้เพื่อนบ้าน ยามที่ เขาไม่อยู่บ้าน ช่วยเพื่อนท า
การบ้านให้เสร็จตามเวลา ใหค้วามช่วยเหลือคนรู้จักในคราวล าบาก รับส่งผู้ป่วย
ไปโรงพยาบาล ฯลฯ ถือเป็นบุญแบบหนึ่ง ซึ่งจะสร้างความรักสามัคคี และสันติสุข
ในสังคม   

            6. ด้วยการเฉลี่ยส่วนความดีให้แก่ผู้อื่น (ปัตติทานมัย, Patti-dana: 
Sharing of merit, transference of merit ) โดยให้ผู้อื่นเป็นผู้มีส่วนในบุญ
ของตนด้วยการชักชวนผู้อื่นมาท าบุญและการอุทิศส่วนกุศล มีการแผ่เมตตา 
เป็นต้น เพราะการเปิดโอกาสให้คนอื่นมาร่วมท าบุญ โดยไม่คิดจะได้บุญเพียง 
คนเดียว ท าให้เป็นคนใจกว้าง มีมิตรสหายมาก  

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B5%E0%B8%A5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A7%E0%B8%99%E0%B8%B2


152 
 

       7. ด้วยการอนุโมทนายินดีในการท าความดีของผู้อื่น (ปัตตานุโมทนามัย, 
Pattanumodana : rejoicing in others’merit)  เป็นการยอมรับและแสดง
ความชื่นชมในการท าความดีของบุคคลอื่น โดยไม่อิจฉาริษยา ไม่คิดในแง่ร้าย  
ท าให้ใจเบิกบาน ยินดีกับผลบุญ แม้จะไม่ได้ท าด้วยตนเองก็ตาม 

        8. ด้วยการศึกษาหาความรู้ และฟังธรรม (ธัมมัสสวนมัย Dhamma 
savana : listen to the dhamma) โดยไม่จ าเป็นต้องไปที่วัด แต่อาจฟังจาก
วิทยุ  โทรทัศน์  ซีดี  หรืออ่านจากหนังสือ  ธรรมในที่นี้มิใช่เพียงหลักธรรม      
ในพุทธศาสนาเท่านั้น แต่อาจเป็นหลักการจากศาสนาอื่น หรือความรู้การบ้าน
การเมืองที่มีประโยชน์ก็ได้ทั้งน้ัน 

       9. ด้วยการให้ความรู้ และการสั่งสอนธรรม (ธัมมเทสนามัย, Dhamma 
desana: preaching dhama, expounding  the doctrine) คือการบอกเล่า
แนะน าผู้อื่นให้ข้อคิดวิธีการดีๆ ที่เคยปฏิบัติแล้วได้ผลดี หรือประสบการณ์ที่ไม่ดี
มีปัญหา ที่ผิดพลาดบกพร่อง ซึ่งเคยรู้หรือได้รับมา ตลอดจนวิธีป้องกัน แก้ไข
บรรเทาปัญหาอุปสรรคดังกล่าว ท าให้ผู้อื่นได้รับรู้ไว้ เพื่อจะได้ไม่เดินไปในทาง
วิธีการที่ไม่ดีซ้ าอีก 

       10. ด้วยการท าความเห็นให้ตรง (ทิฏฐุชุกัมม์, Ditthjukamma: 
righteous belief, straightening one’s right views) คือการแก้ไข ปรับปรุง
พัฒนาความคิด ความเข้าใจในเร่ืองต่างๆ ให้เหมาะสมถูกต้องอยู่เสมอ    

 

แหล่งข้อมูล 
1. พระไตรปิฎก เล่มที่ 23 พระสุตตันตปิฎก เล่มท่ี 15  อังคุตตรนิกาย สัตตก-อัฏฐก-นวกนิบาต 
2. https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9A%E0%B8%B8%E0%B8%8D 
3. https://www2.buddhistdoor.net/dictionary/details/punna-kiriya-vatthu 

 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A1%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%97%E0%B8%B4%E0%B8%90%E0%B8%B4


153 
 

บทที่ 42 

อนัตตลักขณสูตร  

 ความไม่เป็นเจ้าของอัตตาตัวตน 

Anatta-Lakkhana Sutta  

 The Characteristic of Not-Self 

 
http://www.nissarana.lk/pdf/Books/Eng/VenUD_Eng_AnattalakkhanaSutta.pdf 

        อนัตตลักขณสูตร เป็นพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้า เกี่ยวกับ
ความไม่เป็นเจ้าของอัตตาตัวตน (อนัตตา) ทรงแสดงให้ปัญจวัคคีย์ ที่ป่าอิสิปตน
มฤคทายวัน ต่อจากธัมมจักกัปปวัตนสูตร ท าให้ปัญจวัคคีย์ 4 องค์ได้ส าเร็จเป็น
พระอรหันต ์ โดยมีสาระส าคัญดังน้ี  

1. มนุษย์ ซึ่งประกอบด้วยปัจจัย 5 หมู่พวก (ขันธ์ 5 ) คือ ร่างกาย 
(รูป form) ความรู้สึกพอใจหรือไม่พอใจหรือเฉยๆ (เวทนา feeling) ความจ า 
ได้หมายรู้ ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ (สัญญา perception) สิ่งปรุงแต่งจิต
เช่น ความรักความโกรธ ความคิดดีชั่ว (สังขาร determination, mental 
fabrication) และความรับรู้ผ่านการสัมผัส (วิญญาณ consciousness) นั้น



154 
 

ไม่ได้เป็นของของเรา (Not-self) เพราะไม่สามารถควบคุมสั่งการ หรือขอร้อง 
ให้เป็นไปตามความต้องการของตนเองได้  

2. เพราะถ้ารูปร่างกายเป็นของตัวเรา (รูปัง อนัตตา) เราก็จะ
สามารถควบคุมสั่งการหรือขอร้อง ไม่ให้ร่างกายเจ็บป่วย สั่งไม่ให้แก่ สั่งไม่ให้ตาย 
ให้มีรูปร่างหน้าตางดงาม  ไม่อ้วน ไม่ขาเป๋ ไม่ตาเหล่ ไม่ให้แก่ชราทรุดโทรม        
ไม่ผมหงอกฟันหัก ได้ตามความปรารถนา รูปร่างกายนั้นเป็นสิ่งไม่คงทนอยู่ใน
สภาพเดิมแน่นอนตลอดกาล มีการเปลี่ยนแปลงแปรปรวนได้ (Rupam 
anatta) 

3. เพราะถ้า ความรู้สึกเป็นของตัวเรา (เวทนา อนัตตา) เราก็จะ
สามารถควบคุมสั่งการท าให้รู้สึกสุขสบายพอใจได้ตลอดเวลา ไม่ให้มีสิ่งไม่ชอบ
ใจไม่พอใจ ไม่ให้เจ็บปวดเวลาป่วยไข้ ไม่ให้รู้สึกหนาวสั่น ไม่รู้สึกร้อนระอุ    
ความรู้สึกนั้นเป็นสิ่งไม่คงทนแน่นอน มีเปลี่ยนแปลงแปรปรวนได้ (Vedana 
Anatta) 

4. เพราะถ้า ความจ าได้หมายรู้ ทางตาหูจมูกลิ้นกายใจนั้น เป็นของ
ตัวเรา (สัญญา อนัตตา) เราคงไม่จ าในเรื่องไม่ดี  ในสิ่งไม่พึงปรารถนา  คงแต่
จะจ าเพียงแต่เรื่องดีๆ ตามที่ตนปรารถนา ความจ าได้หมายรู้นั้นเป็นสิ่งไม่คงทน
แน่นอน มีเปลี่ยนแปลงแปรปรวนได้ (Sanna anatta) 

5. เพราะถ้าสิ่งปรุงแต่จิต เช่น ความรัก ความโกรธ ความคิดดี ชั่ว 
เป็นของตัวเรา (สังขารา อนัตตา) เราก็คงได้ความรักสมความปรารถนา            
ไม่เป็นไปในทางไม่ดี ไม่สูญสลาย  แต่เพราะความรักความโกรธนั้น มิใช่ตัวตน
ของเรา  บางครั้งจึงไม่สามารถระงับความโกรธได้  และท าให้ความรักบางครั้ง
ไม่สมหวัง ความรักความโกรธนั้นเป็นสิ่งไม่คงทนแน่นอน มีเปลี่ยนแปลง
แปรปรวนได้ (Sankhara anatta) 

6. เพราะถ้าระบบการรับรู้หลังการสัมผัสเป็นของตัวเรา (วิญญาณณัง 
อนัตตา) หลังจากสัมผัสสิ่งที่มากระทบทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ คงจะเป็นแต่
สิ่งที่พึงพอใจ มิใช่เห็นแล้วไม่ชอบ ได้ยินเสียงแล้วร าคาญ กินอาหารแล้วไม่อร่อย   



155 
 

ดมกลิ่นแล้วเหม็น ระบบการรับรู้หลังการสสัมผัสนั้นเป็นสิ่งไม่คงทนแน่นอน    
มีเปลี่ยนแปลงแปรปรวนได้ (Vinnanam anatta) 
        

แหล่งข้อมูล    

1.พระไตรปิฎกเล่มท่ี ๑๗ พระสุตตันตปิฎกเล่มท่ี ๙ [มหาจุฬาฯ]สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค 

2.http://www.nissarana.lk/pdf/Books/Eng/VenUD_Eng_AnattalakkhanaSutta.pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.nissarana.lk/pdf/Books/Eng/VenUD_Eng_AnattalakkhanaSutta.pdf


156 
 

บทที่ 43 

ปัญญาวุฒิธรรม:วุฑฒิธรรม 4  

 คุณธรรมที่ท าให้ปัญญาเจริญรุ่งเรือง 

(Vuthidhamma: virtues conductive to growth) 

 
Vectorstock free royalty 

 

             ปัญญา แปลว่า ความฉลาด รอบรู้  รู้ทั่ว เข้าใจชัด รู้ซึ้ง ปัญญาของ
มนุษย์นัน้ได้มาจาก 3 วิธีคือ  

1. สุตมยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจากการฟัง การอ่าน การเล่าเรียน 
จากคนอื่น (Sutta maya Panya : Listening,Wisdom gained through 
knowledge acquired from others.) 

2. จินตมยปัญญา คือ ปัญญาที่ เกิดจากการคิด  การนึ ก การ
ค้นคว้าวิจัย การพิจารณาหาเหตุผลจากข้อมูลความรู้ที่ได้รับมา ว่าเชื่อถือได้
หรือไม่ เหมาะสมหรือไม่(Chinta maya Panya: Thinking, Wisdom gained 
from rational thought ) 



157 
 

              3. ภาวนามยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจากการลงมือทดลองท าการ
ปฏิบัติด้วยตนเอง จนรู้แจ้งเห็นจริง ว่าสิ่งใดดีไม่ดี  เหมาะสมหรือไม่เหมาะสม    
(Pawana maya Panya :Doing, Wisdom gained through one’s own 
experience) 

              พระพุทธเจ้าทรงสอนวิธีที่จะท าให้มีปัญญาเจริญงอกงาม ในทางที่ดี  
4 วิธีคือ 
              1. คบหาคนดี  คือ การคบสัตบุรุษ  คบหาสนทนากับผู้มีความรู้        
ผู้ทรงคุณความดี ผู้มีปัญญา ผู้ประพฤติชอบด้วยกาย วาจา ใจ (สัปปุริสสังเสวะ
Sappurisasamseva : Associating with good and wise persons)  
เพราะจะได้ให้ค าแนะน าในทางที่ดี 
              2. ฟังค าแนะน าสั่งสอนจากคนดี  คือ เอาใจใส่เล่าเรียน ตั้งใจหา
ค ว า ม รู้ ใ ห้ ไ ด้ ธ ร ร ม ที่ แ ท้ จ ริ ง  จ า ก ค น ดี ที่ ค บ ห า  (สั ท ธั ม มั ส ส ว น ะ
Saddhammassavana : Hearing the good teaching) โดยเข้าไปสอบถาม
ปัญหาข้อสงสัย เพื่อความเจริญแห่งปัญญาของตน 
              3. พิจารณาหาเหตุผลคุณโทษ ในสิ่งที่เรียนรู้มา (โยนิโสมนสิการ 
Yonisomanasikara : Think wisely , wise attention) รู้จักไตร่ตรองความรู้
ที่ได้รับมาว่าเป็นจริงหรือเท็จ  มีประโยชน์หรือไม่ 
              4 .  ล ง มื อ ป ฏิ บั ติ ใ ห้ ถู ก ต้ อ ง  ( ธ ร ร ม า นุ ธ ร ร ม ป ฏิ ปั ต ติ )  
(Dhammanudhamapatipati : Practicing in accordance with principles) คือ 
น าสิ่งที่เล่าเรียนมาและไตร่ตรองแล้วไปปฏิบัติให้ถูกต้อง เพื่อให้เกิดความเจริญ
งอกงามของชีวิต 

แหล่งข้อมูล   
1.พระไตรปิฎกเล่มท่ี 21  พระสุตตันตปิฎกเล่มท่ี 13 อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต 
2.พระไตรปิฎกเล่มท่ี 35  พระอภิธรรมปิฎกเล่มที่ 2 วิภังคปกรณ์ 
3.https://84000.org/tipitaka/dic/d_item.php?i=179 
4.https://www.kalyanamitra.org/th/article_detail.php?i=14663 

https://84000.org/tipitaka/dic/d_item.php?i=179
https://www.kalyanamitra.org/th/article_detail.php?i=14663


158 
 

บทที่ 44 

จักกสูตร : จักร4 
 ธรรมที่จะน าชีวิตไปสู่ความเจริญรุ่งเรือง 

(Cakka Sutta:  Wheels that lead to prosperity.) 

        
  Dreamstime free royalty 

             พระพุทธเจ้าทรงสอนวิธีที่จะน าชีวิตไปสู่ความเจริญรุ่งเรือง ดุจล้อเกวียน
ที่จะน าเกวียนไปสู่จุดมุ่งหมาย คือ 
             1. การอยู่ในถิ่นที่เหมาะสม (ปฏิรูปเทสวาสะ, patirupadesavaso : 
Living in a civilized land) 
             2. การคบคนดี (สัปปุริสุปัสสยะ, sappurisavassayo : association 
with the good) 
             3. การตั้งตนไว้ชอบ (อัตตสัมมาปณิธิ , attasammapanidhi : directing 
oneself rightly) 
             4. การเป็นผู้ได้ท าความดีไว้ก่อนแล้ว (ปุพเพกตปุญญตา, pubbe 
ca katapuññata : having done merit in the past ) 

แหล่งข้อมูล  
1.http://www.dharma-gateway.com/dhamma/navakovart-01.htm 
2.http://www.dharma-gateway.com/dhamma/navakovart-
3.https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/an/an04/an04.031.than.html 



159 
 

บทที่ 45 

วัตถูปมสูตร :อุปกิเลส 16  

 สิ่งที่ท าให้ใจเศร้าหมอง 

(Upakkilesa 16 : The Sixteen Mental Defilements) 

  

Dreamstime free royalty 

           พระพุทธเจ้าทรงสอนภิกษุ ที่พระวิหารเชตวัน อารามของอนาถบัณฑิก
เศรษฐี เขตพระนครสาวัตถี เรื่อง วัตถุปมสูตร  โดยทรงเปรียบว่า  ผ้าที่สกปรก 
มีฝุ่นปลิวมาเกาะนั้น แม้น าไปย้อมสีก็จะได้ผ้าย้อมที่ไม่ดี สีไม่สดเหมือนการน า
ผ้าสะอาดไปย้อมสี  ฝุ่นละอองดังกล่าวคล้ายกับสิ่งที่ท าให้จิตใจเศร้าหมอง  
เสื่อมทราม ไม่มีความสุข ซึ่งมีอยู่ 16 ประการ คนที่มีใจเศร้าหมองนั้น แม้จะลง
อาบน้ าในแม่น้ าอันศักดิ์สิทธิ์สักกี่ครั้ง ก็ไม่สามารถท าให้ใจบริสุทธิ์สะอาดได้                                              
สิ่งที่ท าให้ใจเศร้าหมอง (อุปกิเลส) 16 ประการ ประกอบด้วย 



160 
 

1. การอยากได้ในสิ่งของของคนอื่นในทางที่ไม่ถูกไม่ควร คือ ละโมบ
เพ่งเล็ง มุ่งแต่จะเอาให้ได้ (อภิชฌาวิสมโลภะ,Abhijjha visamalobha : 
Covetousness and unrighteous greed) 

2. การคิดหมายปองร้ายท าลายผู้อื่น คือการท าให้ผู้อื่นเสียหายหรือ
พินาศ โดยยึดความเจ็บแค้น ผูกโกรธ ของตนเป็นอารมณ์ (พยาบาท,Byapada: 
Ill will) 

3. ความโกรธ คือจิตใจพลุ่งพล่านเดือดดาล เมื่อถูกท าให้ไม่พอใจ 
(โกธะ,Kodha : Anger) 

4. การเก็บความโกรธไว้ คือจดจ าการกระท าไว้ ไม่ยอมลืม แต่ไม่คิด 
ที่จะท าลายเหมือนพยาบาท แต่เคืองแค้น(อุปนาหะ,Upanaha; Resentment) 

5. ความ อกตัญญู คือการลบหลู่บุญคุณ ไม่รู้จักบุญคุณ ล าเลิก
บุญคุณ เช่น ถูกช่วยเหลือให้ได้ดิบได้ดี แต่กลับพูดว่า เขาไม่ได้ช่วยอะไรเลย 
เป็นต้น (มักขะ, Makkha: Contempt) 

6. ความยกตนเทียบเท่า คือการตีเสมอ เอาตัวเราเข้าไปเทียบกับคน
อื่นด้วยความล าพองใจ ทั้งๆที่ตนต่ ากว่าเขา (ปลาสะ,Palasa : Insolence) 

7. ความริษยา คือความทนไม่ได้ เมื่อเห็นคนอื่นได้ดีกว่า (อิสสา,Issa : 
Envy) 

8. ความตระหนี่  คือการทนไม่ได้ที่สมบัติของตนมีคนอื่นร่วมใช้ 
(มัจฉริยะ, Macchariya: Avarice) 

9. ความเจ้าเล่ห์ คือการหลอกลวง แสร้งท าเพื่ออ าพรางความไม่ดีให้
คนอื่นเข้าใจผิด เป็นคนมีเหลี่ยมคู (มายา.Maya:  Deceit)  

10. ความโอ้อวด คือการคุยโม้โอ้อวดเกินความจริง(สาเถยยะ, 
Satheyya: Fraud) 



161 
 

11. ความหัวดื้อถือรั้น คือการที่มีจิตใจแข็งกระด้าง ไม่อ่อนน้อม            
ไม่ยอมรับการช่วยเหลือหรือต่อต้านปฏิเสธสิ่งที่มีประโยชน์ (ถัมภะ,Thambha : 
Obstinacy) 

12. ความแข่งดี คือการแก่งแย่งชิงด ีท าให้อีกฝ่ายเสียศักดิ์ศรี ยื้อแย่ง
เอามาโดยปราศจากกติกาความยุติธรรม (สารัมภะ,Sarambha: Rivalry) 

13. ความเย่อหยิ่ง ถือตัว ทะนงตน (มานะ,Mana : Conceit) 
14. ความดูหมิ่น  คือการดูแคลน เหยียดหยามหรือดูถูก (อติมานะ

,Atimana: Arrogance) 
15. ความมัวเมา  คือความหลงเพลิดเพลินในสิ่งที่ไม่ใช่สาระ ซึ่งมี 4 

ประการ ได้แก่ 1.เมาในชาติก าเนิดหรือฐานะต าแหน่ง 2.เมาในวัย 3.เมาใน
ความแข็งแรงไม่มีโรค และ 4. เมาในทรัพย์  (มทะ,Mada: Vanity) 

16. ความประมาทเลินเล่อ  คือการตกจมอยู่ในความประมาท ขาด
สติก ากับ แยกดีชั่วไม่ออก (ปมาทะ,Pamada : Negligence). 

       อุปกิเลส ทั้ง 16 ประการนี้ เมื่อเกิดขึ้นในใจแม้เพียงประการใด
ประการหนึ่งแล้ว ก็จะท าให้ใจสกปรกไม่ผ่องใส และจะส่งผลให้เจ้าของใจหมด
ความสุขกายสบายใจ เกิดความเร่าร้อน หรือเกิดความฮึกเหิมทะนงตัว เต้นไป
ตามจังหวะที่อุปกิเลสนั้นๆ บงการให้เป็นไป 

       คนที่มีใจสกปรกด้วยอุปกิเลสนั้น เหมือนผ้าที่สกปรก ถึงแม้จะลงไป
อาบน้ า ดื่มน้ า ในแม่น้ าศักดิ์สิทธิ์ ที่คนจ านวนมากไปลอยเคราะห์บาปกรรม ก็ไม่
สามารถช าระจิตใจ ของคนที่ท ากรรมอันหยาบช้า ให้บริสุทธิ์ได้เลย 

แหลง่ข้อมูล  :  
1.พระไตรปิฎก เล่มที่ 12  พระสุตตันตปิฎก เล่มท่ี 4 มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ 
2.พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) ป.ธ. ๙ ราชบัณฑิต พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุด ค าวัด  
  วัดราชโอรสาราม กรุงเทพฯ พ.ศ. 2548 
3. https://bodhimonastery.org/courses/MN/Tables/M0040_MN-007_Upakkilesa.pdf 

 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%81%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B8%A7%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%93%E0%B8%91%E0%B8%B4%E0%B8%95
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B9%82%E0%B8%AD%E0%B8%A3%E0%B8%AA%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%A1
https://bodhimonastery.org/courses/MN/Tables/M0040_MN-007_Upakkilesa.pdf


162 
 

บทที่ 46 

ปราภวสูตร : ช่องทางแห่งความเสื่อม 

(Parabhava Sutta: Discourse on Downfall) 
 

 

Dreamstime free royalty 

             เมื่อพระพุทธเจ้า ประทับที่พระวิหารเชตวันของอนาถบิณฑิกเศรษฐี
ใกล้พระนครสาวัตถี  มีผู้ทูลถามว่าอะไรเป็นทางของความเสื่อม 

             พระพุทธเจ้าทรงตอบว่า  

1. ผู้รู้ดีเป็นผู้เจริญ  ผู้รู้ชั่วเป็นผู้เสื่อม (สุวิชาโน ภะวัง โหติ,ทุวิชาโน 
ปะราภะโว :Easily known is the progressive one, easily known is the 
declining one.) 

2. ผู้ใคร่ธรรมเป็นผู้เจริญ,ผู้เกลียดชังธรรมเป็นเหตุแห่งความเสื่อม
(ธัมมะกาโม ภะวัง โหติ,  ธัมมะเทสสี ปะระภะโว : The lover of the 
Dhamma prospers. The hater of the Dhamma declines) 

 



163 
 

3. ผู้ที่มีคนไม่ดีเป็นที่รัก ผู้ที่ไมร่ักคนดี ผู้ที่ชอบใจในธรรมของคนไม่ดี 
เป็นเหตุแห่งความเสื่อม (อะสันตัสสะ ปิยา โหนติ นะ สันเต กุรุเต ปิยัง, อะสะตัง 
ธัมมัง โรเจติ ตัง ปะราภะวะโต มุขัง : The vicious are dear to him. He 
likes not the virtuous; he approves the teachings of the ill-
natured, this is the cause of his downfall.)  

4. ผู้ใดเป็นผู้ชอบนอนหลับ ชอบพูดคุย ไม่ขยัน เกียจคร้านในการ
ท าการงาน และเป็นคนโกรธง่าย  เป็นเหตุแห่งความเสื่อม (นิททาสีลี สะภาสีลี 
อะนุฏฐาตา จะ โย นะโร, อะละโส โกธะปัญญาโน ตัง ปะราภะวะโต มุขัง :The 
man who is fond of sleep and company, inactive and lazy, and 
manifesting anger , this is the cause of his downfall.) 

5. ผู้ใดมีความสามารถ แต่ไม่เลี้ยงดูมารดาบิดา ผู้ชรา เป็นเหตุแห่ง
ความเสื่อม (โย มาตะรัง ปิตะรัง วา ชิณณะกัง คะตะโยพพะนัง, ปะหุสันโต นะ 
ภะระติ ตัง ปะราภะวะโต มุขัง: Whoever being affluent, does not 
support his mother and father who are old, and past their prime 
,this is the cause of his downfall..) 

6. ผู้ใดหลอกลวงพระสมณะพราหมณ์ หลอกวนิพกคนขอทานด้วย
ค าเท็จ เป็นเหตุแห่งความเสื่อม (โย พราหมะณัง สะมะณัง วา อัญญัง วาปิ 
วะณิพพะกัง, มุสาวาเทนะ วัญเจติ ตัง ปะราภะวะโต มุขัง : Whoever by 
falsehood deceives either a brahmana, or a samana (a holy 
man), or any other mendicant,this is the cause of his downfall.) 

7. ผู้ใดมีทรัพย์มาก มีของเหลือกินเหลือใช้  โดยบริโภคสิ่งที่ดีนั้นแต่
ผู้เดียว เป็นเหตุแห่งความเสื่อม (ส สะหิรัญโญ สะโภชะโน, เอโก ภุญชะติ สาธูนิ ตัง 
ปะราภะวะโต มุขัง : The person who is possessed of much wealth, 
who has gold, and who has an abundance of food, but enjoys his 
delicacies all by himself , this is the cause of his downfall.) 



164 
 

8. ผู้ใดหยิ่งเพราะชาติก าเนิด หยิ่งเพราะทรัพย์ หยิ่งเพราะโคตร 
แล้วดูหมิ่นแม้ญาติของตน เป็นเหตุแห่งความเสื่อม (ชาติถัทโธ ธะนะถัทโธ โคต
ตะถัทโธ จะ โย นะโร, สัญญาติมะติมัญเญติ ตัง ปะราภะวะโต มุขัง: The man 
who, proud of his birth, of his wealth, and of his clan, despises 
his relations, this is the cause of his downfall.) 

9. ผู้ใดเป็นนักเลงหญิง นักเลงสุรา และนักเลงการพนัน ท าลาย
ทรัพย์ที่หาได้มาให้สูญหายไป  เป็นเหตุแห่งความเสื่อม (อิตถีธุตโต สุราธุตโต 
อักขะธุตโต จะ โย นะโร, ลัทธัง ลัทธัง วินาเสติ ตัง ปะราภะวะโต มุขัง : The 
man who is addicted to women (given to a life of debauchery), is 
a drunkard, a gambler, and a squanderer of his earnings, this is 
the cause of his downfall.) 

10. ผู้ใดไม่พอใจรักใคร่ในภรรยาตน ลอบท าชู้กับภรรยาของผู้อื่น 
เหมือนไปเที่ยวกับหญิงแพศยา เป็นเหตุแห่งความเสื่อม (เสหิ ทาเรหิ อะสันตุฏ
โฐ เวสิยาสุ ปะทุสสะติ, ทุสสะติ ปะระทาเรสุ ตัง ปะราภะวะโต มุขัง : Not 
satisfied with one's own wives, he is seen among the whores and 
the wives of others, this is the cause of his downfall.) 

11. ชายแก่ ได้น าหญิงรุ่นสาวน้อยมาเป็นภรรยา ย่อมนอนไม่หลับ
เพราะความหึงหวงในหญิงสาวนั้น เป็นเหตุแห่งความเสื่อม (อะตีตะโยพพะโน 
โปโส อาเนติ ติมพะรุตถะนิง, ตัสสา อิสสา นะ สุปปะติ ตัง ปะราภะวะโต มุขัง 
: A person past his youth takes as wife, a girl in her teens, and 
sleeps not being jealous of her, this is the cause of his downfall. 

12. ชายใดตั้งหญิงนักเลงที่ใช้จ่ายสุรุ่ยสุร่ายมาเป็นแม่เรือน และ
หรือหญิงใดตั้งชายนักเลงใช้จ่ายสุรุ่ยสุร่ายมาเป็นพ่อเรือน เป็นเหตุแห่งความ
เสื่อม (อิตถิง โสณฑิง วิกิริณัง ปุริสัง วาปิ ตาทิสัง, อิสสะริยัสมิง ฐะเปติ ตัง ปะ
ราภะวะโต มุขัง: He who places in authority a woman given to drink 



165 
 

and squandering, or a man of similar nature, this is the cause of 
his downfall.) 

13. ผู้ใดมีทรัพย์และก าลังน้อย แต่มีความเห็นแก่ตัวอยากเป็นใหญ่
อย่างสูงยิ่ง เป็นเหตุแห่งความเสื่อม (อัปปะโภโค มะหาตัณโห ขัตติเย ชายะเต 
กุเล, โส จะ รัชชัง ปัตถะยะติ ตัง ปะราภะวะโต มุขัง : He who having but 
little possessions but great ambition (greed), is of warrior birth 
and aspires selfishly to (an unattainable) sovereignty , this is the 
cause of his downfall.) 

               ผู้ที่เป็นบัณฑิตด้วยสายตามองไกลอันประเสริฐ ทีไ่ด้รู้อย่างถ่องแท้
ถึงเหตุแห่งความเสื่อมทั้งหลายเหล่าน้ันชัดแล้ว ย่อมเว้นสิ่งเหล่าน้ีเสีย   เมื่อเป็น
เช่นนั้น ท่านจึงจะพบแต่โลกซึ่งมีแต่ความเจริญ  (เอเต ปะราภะเว โลเก ปัณฑิ
โต สะมะเวกขิยะ, อะริโย ทัสสะนะสัมปันโน สะ โลเก ภะชะเต สิวัง : Fully 
realizing these (twelve) causes of downfall in the world, the sage, 
endowed with ariyan insight, shares a realm of security) 
 

แหล่งข้อมูล 

1.พระไตรปิฎก เล่มที่ 25  พระสุตตันตปิฎก เล่มท่ี 17 ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ-ธรรมบท-อุทาน-อิติวุตตกะ-
สุตตนิบาต 
2. https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/kn/snp/snp.1.06.piya.html 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/kn/snp/snp.1.06.piya.html


166 
 

บทที่ 47 

นาถกรณธรรม 10 

คุณธรรมอันเป็นที่พึ่งปกป้องภัยอันตรายให้ตนเองได้ 

(Nathakarana Dhamma,  The Discourse of Protector) 

                      
 123rf free royalty 

           พระพุทธเจ้าทรงสอนถึงวิธีที่จะท าให้ตนเป็นที่พึ่งของตน สามารถ
ปกป้องตนเองจากภัยอันตรายต่างๆ เป็นก าลังหนุนในการบ าเพ็ญคุณธรรมต่างๆ  
ท าให้เกิดประโยชน์แก่ตนเองและผู้อื่นอย่างกว้างขวาง คือ นาถกรณธรรม 10   
ค าว่า นาถ แปลว่าที่พึ่ง กรณธรรม แปลว่าสิ่งที่ท าให้เป็น ประกอบด้วยคุณธรรม 
10 ประการคือ  

           1. สีล ประพฤติดี มีศีล โดยประพฤติสิ่งดีงาม สุจริต รักษาระเบียบวินัย  
มีอาชีพสุจริต (Sila:Good conduct, Virturous conduct)  



167 
 

           2. พาหุสัจจะ ใฝ่เรียน ใฝ่รู้  โดยสดับตรับฟังให้มาก เป็นผู้ได้ยิน ได้ฟัง 
รู้เห็น ศึกษาเล่าเรียนมาก เข้าใจสิ่งต่างๆได้อย่างลึกซึ้ง (Bahusacca : Great 
Learning, being erudite)  

           3. กัลยาณมิตตตา มีเพื่อนและครูที่ดี โดยคบคนดี ท าตัวให้ห่างไกลคน
ชั่วร้าย (Kalyana mitta : association with good people)  

           4 .  โ สวจั ส -สตา  เป็ นผู้ ว่ า ง่ า ย  โ ดย รั บฟั งค าสั่ ง สอนจากผู้ รู้ 
(Sovacassata:meekness, accepting instructions respectfully)  

           5. กิงกรณีเยสุ ทักขตา  ช่วยกิจธุระของผู้อื่น  ให้ส าเร็จเรียบร้อย ด้วย
ความขวนขวาย เอาใจใส ่(Kinkaraniyesu dakkhata: Helping Hand) 

           6. ธัมมกามตา ฝักใฝ่ในคุณธรรม โดยใฝ่หาความรู้และความจริง   
(Dhammakamata : Love of truth, being attracted to the Dhamma) 

           7. วิริยารัมภะ มีความเพียรอย่างสม่ าเสมอ โดยขยัน ละความชั่ว ไม่ย่อท้อ 
ไม่ทอดทิ้งธุระ (Viriyarambha:High level of effort) 

           8. สันตุฏฐี มีความสันโดษ โดยด ารงชีวิตแบบพอเพียง ยินดีพอใจในสิ่ง
ที่มีสิ่งที่หามาได้ด้วยความสุจริตของตน (Santutthi: Contentment) 

            9. มีสต ิหลีกเลี่ยงความประมาท โดยรู้จักก าหนดจดจ า ระลึกการที่ท า
ค าที่พูดไว้ได้ (Sati: Mindfulness) 

            10. มีปัญญา รู้จักคิดพิจารณา  โดยเข้าใจภาวะของสิ่งทั้งหลายตาม
ความเป็นจริง ( Panna :Wisdom , wise) 

แหล่งข้อมูล :    พระไตรปิฎก อังคุตรนิกาย ทสก เอกาทสกนิบาต 

ที.ปา.11/357/281; 466/334; องฺ.ทสก. 24/17/ 



168 
 

หนังสอืเล่มนี้ จัดท าเพื่อเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

และอุทิศให ้

นางพรจันทร์ จันทวิมล 
ผู้สนใจในพระพุทธศาสนา ที่ล่วงลับไปแล้ว เมื่อ พ.ศ. ๒๕๕๔ 

 

 
 

 

 

 

 
 


